ISSN 2974-7287 «Artes», IV, 2025
https://doi.org/10.60923 /issn.2974-7287 /23552 https:/ /artes.unibo.it/

SILVIA NOCENTINT*
Universita di Roma “Tor Vergata”

QUOTIDIANO ED EROICO:
SANTITA POSSIBILE TRA I SECOLI XIII E XV

RIASSUNTO —T'ra i secoli XIII e XV si assiste a una trasformazione del modello di santita, che da eroico
ed elitario diventa possibile per laici, donne e ceti umili. A partire da Francesco d’Assisi, si afferma un nuovo
ideale fondato sulla poverta e sull’'umanita sofferente di Cristo. Figure come Lucchese da Poggibonsi, Fina
da San Gimignano e Zita da Lucca incarnano una santita quotidiana, radicata nella vita urbana e nelle fragilita
sociali. Questo nuovo paradigma, sebbene spesso estraneo alla canonizzazione ufficiale, testimonia una spi-
ritualita diffusa e profondamente legata alla realta concreta, che si sviluppa soprattutto in ambito femminile
e laicale. La ricerca mostra come la santita si sposti dal potere al margine, in un continuo confronto tra
istituzione e spiritualita vissuta.

PAROLE-CHIAVE: santita laica; agiografia medievale; spiritualita medievale; santita femminile; poverta

ABSTRACT — Between the 13th and 15th centuries, the concept of sainthood shifted from heroic and
institutional to a model attainable by laypeople, women, and the socially marginalized. Inspired by Francis
of Assisi, a new ideal emerged that was rooted in poverty and Christ’s human suffering. Saints such as
Lucchese of Poggibonsi, Fina of San Gimignano, and Zita of Lucca represent a humble, everyday sanctity
grounded in urban life and fragility. Though often lying outside formal canonization, this form of holiness
reveals a widespread spirituality, especially among lay and female communities. The study highlights a tran-
sition of sanctity from ecclesiastical authority to the lived experience of ordinary people.

KEYWORDS: lay sanctity; medieval hagiography; medieval spirituality; holy women; poverty

* DA silvia.nocentini@uniroma2.it; @ https://otcid.org/0000-0002-6895-6469

Copyright © 2025 Silvia Nocentini 41
The text in this work is licensed under the Creative Commons BY License.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



S. NOCENTINI, Quotidiano ed eroico: santita possibile tra i secoli XIIT ¢ X17 «Artes», IV, 2025

Il problema della periodizzazione del Medioevo, e dell’agiografia in particolare, ¢ — come si
sa — piuttosto spinoso e riserva agli studiosi il rischio di generalizzare i momenti forti che ognuno
riconosce nella storia. Questo perché, nonostante il campo della ricerca si sia tanto arricchito da far
apparire limitato lo spazio per le novita, I’agiografia propone continuamente i suol interrogativi a
chi la legga — appunto — alla luce dei risultati che si sono accumulati grazie agli scavi ecdotici e alle
riflessioni storiche compiute negli ultimi anni.

Se possiamo riconoscere nell’agiografia una specificita che sta nel suo essere il mezzo attra-
verso il quale si esprimono non solo 'egemonia civile o ecclesiastica, ma anche I'autocoscienza
cristiana, come ci ha insegnato Claudio Leonardi,' allora si puo dire che ¢ all’inizio del Duecento,
con l'ideale di perfezione incarnato da Francesco d’Assisi, che inizia il nuovo millennio dell’agio-
grafia. La frattura con quanto lo ha preceduto non puo essere piu evidente: al contemptus mundi
derivato da un tipo di spiritualita piu orientata al tempo ultimo, fuori dalla storia, immersa nell’attesa
escatologica del ritorno del Cristo, si oppone una santita possibile dentro la storia, e soprattutto
possibile anche per 'uomo comune, ovverosia non prete € non MonNaco.

Questa novita non salta fuori dal nulla, com’¢ naturale, ma raccoglie il portato di un clima
spirituale che stava gia cambiando — per cosi dire — dal basso della cultura cittadina, incanalato nei
movimenti penitenziali che avevano aperto la strada alla partecipazione femminile alla vita della
Chiesa e talvolta all’eresia (o almeno a cio che si percepiva come tale, perché fuori dall’istituzione).
Penitenti e movimenti spirituali che gia subivano il fascino della spiritualita che si condensava nella
pienezza escatologica da attuarsi nel terzo tempo della storia, reclamavano quindi uno spazio per
'uomo laico accanto a quello delle gerarchie monastiche o ecclesiastiche. La Chiesa si trovo impre-
parata di fronte a tali fermenti, il potere sacrale della chiesa imperiale e di quella monastica ando in
crisi ed entro in conflitto con le istanze portate dal basso da tali fenomeni anche di massa. Essa si
trovo allora nella necessita di collocarsi diversamente nella storia, di riconoscere che la pienezza si
compie dentro la storia e non al di fuori di essa. Francesco ¢ colui che mette a sistema questi
fermenti e diventa la soluzione di tali tensioni, inaugurando un tempo nuovo anche per I’agiografia.

In sostanza, prima di Francesco tutti gli ideali di perfezione che venivano messi per iscritto —
e dunque tutte le agiografie — erano conformi alla tipologia del santo che si stacca dal mondo, si
priva di tutto e compie miracoli come intercessore tra Dio e gli uomini. Con Francesco si rovescia
questo schema, perché si inverte il rapporto tra fede e storia. L’ideale di perfezione precedente
richiedeva che il santo abbandonasse la materia, la natura finita e 1 suoi beni per poter meglio dedi-
carsi all’ascesi e cosi raggiungere Dio e ovviamente la salvezza. Per Francesco il Dio-uomo ¢ al
centro, un Dio disceso nella miseria umana, concreto nel suo dolore, privo di mezzi, malato, limi-
tato, finito su una croce. Dolore, malattia, poverta non sono il modo per spogliarsi della materialita
del mondo e delle sue tentazioni — come nei santi del primo millennio —, ma il volto con il quale

Ho presentato queste riflessioni in una conferenza dell’Officina San Francesco Bologna il 17 maggio
2024, su invito di Francesco Santi, curatore del ciclo di incontri dal titolo Infinite finitudini. Nnovi lnoghi per Dio
dopo Francesco d’Assisi. La discussione che ne ¢ seguita ha contribuito a migliorare il testo che qui si pubblica,
al quale ho aggiunto, oltre alle note necessarie, i frutti di quello scambio. Si tratta dunque di una rapida
panoramica su un sistema di questioni tutt’altro che risolte, che ricadono molto oltre lo scopo di questo
articolo e che non verranno qui approfondite.

1 Cfr. C. LEONARDI, Agiografia, nel suo Agiografie medjevali, a cura di A. Degl’Innocenti e F. Santi, Fi-
renze, SISMEL — Edizioni del Galluzzo, 2011, pp. 31-72.

42



S. NOCENTINI, Quotidiano ed eroico: santita possibile tra i secoli XIIT ¢ X17 «Artes», IV, 2025

Dio appare nella storia e la abita. Percio essere vicino ai malati o ai poveri, per esempio, non ¢ piu
e non ¢ solo seguire il precetto evangelico dell’*ama il prossimo tuo come te stesso’, ma ¢ raggiun-
gere e stare vicino a Gesu uomo. Non a caso i cardini della spiritualita francescana sono la poverta
e la croce. Se Gesu ¢ il povero, 'intercessione nei miracoli non si realizza attraverso I'invocazione
di un Dio lontano e grazie a delle virtu acquisite con I'esercizio della perfezione ascetica, ma vivendo
ogni giorno completamente la condizione umana che anche Cristo aveva rivestito nella sua intera
finitezza.

Mi ¢ sembrato percio interessante andare a leggere alcune delle vite di santi non appartenenti
agli Ordini sacerdotale o monastico, ma laici del Due e Trecento scegliendo alcuni casi significativi
e molto diversi tra loro, che fossero pero rappresentativi del mondo femminile e di quello maschile.”
Per il Duecento ho escluso la santita espressione del potere civile ed ecclesiastico in senso lato,
quindi le figure, per esempio, di Ludovico d’Angio e Antonio di Padova. Tali modelli finiscono per
incardinarsi in una narrazione piu tipica e meno interessante. Ho cercato invece 'affermarsi della
novita francescana nelle vite dei santi minori e meno noti, talvolta nemmeno giunti alla canonizza-
zione, per misurare il radicamento dei valori di poverta e croce (intesa come condizione umana) fin
nei ceti pit umili della societa urbana.

La Vita del terziario francescano Lucchese da Poggibonsi (m. 1240) ¢ nota attraverso testi
derivati da agiografie perdute.’ Il primo di questi & una anonima /7% antigna, che conosciamo at-
traverso 'epitome contenuta in un leggendario abbreviato fiorentino risalente agli inizi del secolo
XIV;* la seconda versione, scritta nel 1370 da Bartolomeo dei Tolomei, un frate minore senese,’ si

2 Sullo spazio laicale della santita si vedano almeno A. VAUCHEZ, La santita nel Medjoevo, Bologna, 11
Mulino, 1989 (e successive ristampe), e A. BENVENUTI, Sante donne di Toscana. I/ Medioevo, Firenze, SISMEL
— Edizioni del Galluzzo, 2018.

3 Cfr. M. BERTAGNA, 8. Lucchese da Poggibonsi. Note storiche e documenti, Firenze, Studi francescani, 1969;
F. 10ZZELLL, Lucchese da Poggibonsi. Dal commercio dei beni terreni all acquisto del regno dei cieli, «Archivum Franci-
scanum historicumy», XCVII, 2004, pp. 425-442.

+ Cfr. Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, Plut. 20, 6. 1l leggendario ¢ edito integralmente in A.
DEGL’INNOCENTI, U leggendario fiorentino del X1V secolo, Firenze, SISMEL — Edizioni del Galluzzo, 1999.

> I Bollandisti propongono di emendare la data espressa nel colgphon proponendo 1320, anziché 1370,
sulla base di due elementi interni al testo. 1l primo ¢ il riferimento agli vomini gu7 viro Dei convixerant e alla
necessita di raccogliere la loro preziosa testimonianza mentre sono ancora in vita. Ovviamente, nel 1370
sarebbe stato impossibile che vi fosse ancora qualcuno da interrogare su Lucchese, che mori nel 1240. In
secondo luogo, I'autore fa riferimento al capitolo generale dell’Ordine francescano tenutosi a Marsiglia nel
1319 di ritorno dal quale egli, con un gruppo di pellegrini giacobei che viaggiavano con lui, si salva da una
terribile tempesta marina grazie all'invocazione fatta al santo. Ora, se il Bartolomeo da Siena che scrive la
leggenda fosse lo stesso frate minore della famiglia dei Tolomei che viene eletto vescovo di Castellaneta nel
1386 da Urbano VI e che muore intorno al 1396, saremmo di fronte a un caso si longevita eccezionale, dato
che interroga contemporanei di Lucchese ai primi del Trecento e si reca a Marsiglia nel 1319. La questione
della datazione, dunque, sarebbe da riconsiderare alla luce di tutti gli elementi a nostra disposizione, ivi
compresa l'ipotesi che i punti sopra discussi possano essere porzioni agiografiche di riuso tratte dalle leg-
gende precedenti. In questo caso il Bartolomeo Tolomei, che vive nella seconda meta del secolo XIV,
avrebbe ripreso la menzione dei testimoni oculari e il miracolo della tempesta da un testo piu antico e pet-
duto, sorte che tocco paradossalmente anche alla sua Vita.

43



S. NOCENTINI, Quotidiano ed eroico: santita possibile tra i secoli XIIT ¢ X17 «Artes», IV, 2025

¢ conservata solo attraverso la trascrizione quattrocentesca di Bartolomeo da Colle.’ Lucchese ¢ un
laico, ha moglie e figli e non disdegna 'uso del denaro per 'acquisto dei mezzi con i quali lavora i
suoi campi. All'inizio la sua vita ¢ caratterizzata dalle virtu tipiche del buon amministratore: schivo,
parsimonioso, evita le contese — addirittura si trasferisce per non cedere alle provocazioni fisiche e
verbali di un suo non meglio specificato avversario — ed ¢ benvoluto da tutti nella citta dove va a
vivere, Poggibonsi. Con la conversione e la vestizione dell’abito dei Terziari francescani, arriva la
cessione di tutti 1 beni e la piena adesione al modello del fondatore. Mantiene solo un orto di quattro
tugeri per il sostentamento suo, dei poveri e degli ammalati, che egli va a cercare «per vias, villas,
castella et domosy, portandoli con sé, quando puo, a dorso d’asino o caricandoseli sulle spalle
(«submisso capite suo infra tibias infirmi»). Quando finisce di distribuire cio6 che produce nel suo
orto, va a chiedere I’elemosina casa per casa, infilando nella sua sporta cio che gli viene elargito. Ma
quello che piu colpisce in questa agiografia ¢ I'esaltazione della poverta come status: egli riusciva
«piis verbis et affabilibus» a convincere i poveti ad amare la loro condizione e a non voletla lasciare.”
Questo mi pare, nella sintesi estrema dell’abbreviatore anonimo, il punto nodale della santita di
Lucchese in conformita al suo modello: amare la poverta non tanto dal punto di vista di chi puo
decidere se abbracciarla o meno, ma anche a partire da una condizione di poverta senza via d’uscita.
«In paupertate contentos faciebat» e addirittura «verbis et factis evidentibus demonstrabat» che cosi
poteva essere, perché lui 'aveva scelta ed era comsolatus. 1’agiografo che scrive la seconda Vita sot-
tolinea in senso ancora piu francescano, potremmo dire, questa sua tendenza ad abbracciare una
condizione umile. Lucchese visitava e curava poveri e ammalati «velut alter Franciscus» perché in
loro vedeva la persona di Cristo.” Per 'agiografo esistono tre tipi di poverta: la poverta vera (egestas)
di chi manca del necessario per vivere e subisce tale condizione; la vera aurea paupertas, cioé quella
dei ricchi che non mancano di nulla, ma si mantengono poveri nello spirito e il loro cuore non ¢
toccato dalla sete di beni; e infine la fiugalitas o mediocritas, la poverta volontaria come quella di
Lucchese.” II culto di Lucchese & uno dei diversi esempi di somma etica professionale, una sorta di

¢ Edita dai padri bollandisti sulla base di un non meglio specificato manoscritto in Aecta Sanctornm Aprilis
111, Paris-Roma, Palma, 1866, pp. 604-616. Si conserva in tre testimoni manoscritti: Modena, Biblioteca
Estense, Camporti g.X.5.14 = App. Campori, 261 (sec. XV, mutilo); Siena, Biblioteca Comunale degli Intro-
nati, K.VIL.37 (trascrizione risalente al 1627, fatta sul codice conservato nel convento di S. Lucchese da
Domenico Della Rocca, che si sottoscrive); Poggibonsi, Convento dei Frati minori, filza di S. Lucchese
(Convento di S. Lucchese, codice Marzi). Per 'opera del poligrafo Bartolomeo da Colle si veda la “voce” di
M. AROSIO Bartholomaens de Colle, in C.AL.M.A. Compendium Auctornm Latinorum Medii Aevi, a cura di M.
Lapidge, G. C. Garfagnini e C. Leonardi, 1.6: Barnabas de Riatinis Reginus - Bartholomaeus de Forolivio, Firenze,
SISMEL — Edizioni del Galluzzo, 2003, pp. 722-724, in particolare Popera n. 9 (Legenda B. Lucchess)).

7 Le citazioni sono dal testo della leggenda abbreviata, cfr. DEGL’INNOCENTT, Ur leggendario fiorentino
cit., p. 82, par. IV.1.

8 Cfr. Acta Sanctorum cit., pp. 605-606. Si veda anche S. BOESCH GAJANO, Lavoro, poverta, santitd fra nuove
realta sociali e lnoghi comuni agiografici, in Cultura e societa nellItalia medievale. Studi per Paolo Bregzz, Roma, Istituto
storico italiano per il Medio Evo, 1988, pp. 117-129.

9 Cfr. Acta Sanctornm cit., p. 610.

44



S. NOCENTINI, Quotidiano ed eroico: santita possibile tra i secoli XIIT ¢ X17 «Artes», IV, 2025

santa «deontologia»,"” di respiro prevalentemente locale, che tuttavia danno la misura del radica-
mento profondo dell’ideale di perfezione partito da una figura lontana e carismatica e, checché ne
dica Pagiografo, non perfettamente imitabile.

Dal brulicante mondo femminile'' — gia ampiamente studiato sotto molteplici aspetti — traggo
la figura di Fina da San Gimignano (m. 1253), la cui Vita ¢ stata scritta dal domenicano Giovanni,
famoso enciclopedico del suo tempo (m. 1332) e quella di santa Zita da Lucca (m. 1272), venerata
sia dai Francescani sia dai Domenicani. Si tratta di due vite notissime e molto diverse tra loro:
questa una ragazza inferma che muore all’eta di 15 anni e quella una serva che lavora tutta la vita
nella casa dei suoi signori dove muore intorno ai sessant’anni. Fina, perso il padre che la tradizione
vuole facoltoso, per sostentarsi lavora colo et acu, finché, all'indomani di una proposta d’amore da
parte di un suo coetaneo che le offre un’arancia, non si inferma di una terribile malattia che la
costringe a letto. Durante 1 suoi cinque anni di sofferenza, ella pretende di giacere solo su una tavola
di legno e su un solo fianco, procurandosi cosi piaghe da decubito che imputridiscono e attirano
topi e vermi che le rosicchiano e provocano alla santa ulteriori dolori. Sopporta tutto con grande
pazienza, talvolta cantando, e fa dare ai poveti cid che avanza del suo gia scarso cibo.”” Zita &,
invece, gia povera in partenza e la sua condizione ¢ quella di serva fedele e sollecita, caritatevole
verso 1 poveri ai quali elargisce il surp/us dei suoi padroni. La virtu principale di questa donna sta nel
non aver mai trascurato i suoi doveri, nemmeno per la preghiera, e di esser stata un fulgido esempio
di carita sia per i padroni sia per i poveri.”” Entrambe operano piccolissimi miracoli in vita e altri
post mortem, ma il nucleo della loro santita consiste nell’essere in posizione di estrema debolezza,
una inferma, I’altra in fondo alla scala sociale. Figure confinate in una dimensione quotidiana eppure
eroica.

Nel Trecento lo spazio per creare nuovi santi sembra ridursi, ma questo solo se guardiamo alla
santita dalla parte dell’istituto della canonizzazione. I nuovi santi sono effettivamente pochi. Dei
tredici processi iniziati nel secolo XIV solo sette si sono conclusi entro la fine del Trecento e per

10 Mutuo il termine da VAUCHEZ, La santita nel Medioevo cit., p. 164, che impiega I'espressione «deonto-
logia cristiana dell’attivita professionalen.

11'Si veda, per es., il volume di BENVENUTI, Sante donne di Toscana cit.; A. BARTOLOMEI ROMAGNOLI,
Santita ¢ mistica femminile nel Medioevo, Spoleto, CISAM, 2013; EAD., Donne di Dio (secoli XII-X1/), Spoleto,
CISAM, 2023.

12 Una versione abbreviata della /genda si trova nel leggendario laurenziano Plut. 20, 6 (DEGL’INNO-
CENTL, Un leggendario fiorentino cit., pp. 85-88). La Vita scritta da Giovanni da San Gimignano ¢ edita, sulla
base del ms. Firenze, Biblioteca Medicea Laurenziana, Strozzi 1, in Acta Sanctorum Martii 11, Paris-Roma,
Palma, 1865, pp. 232-238. Altri testimoni manoscritti sono elencati in T. KAEPPELL, Secriptores Ordinis Praed;-
catorum Medii Aevz, 11, Roma, Istituto storico domenicano ad S. Sabinae, 1975, p. 543, n. 2643. Su Giovanni
da San Gimignano si veda M. OLDONI, Guovanni da San Gimignano. Un enciclopedico dell'anima, San Gimignano,
Citta di San Gimignano, 1993. Sul ruolo di Fina nell’agiografia femminile del Medioevo si veda A. DEGL’IN-
NOCENTT, Agiografia toscana del XIV secolo: il leggendario del ms. Lanrenziano Plut. XX,6 e un'inedita V'ita di Fina
da San Gimignano, in Immagini del Medioevo. Saggi di cultura mediolatina, Spoleto, CISAM, 1994, pp. 97-128; EAD.,
Storie di santitd femminile nell agiografia medievale, in T'ra edificazione ¢ piacere della lettura: le vite dei santi in eta medievale,
a cura di A. Degl’Innocenti e F. Ferrari, Trento, Universita degli Studi di Trento, Dipartimento di Scienze
filologiche e storiche, 1998, pp. 53-70.

13 La Vita anonima ¢ edita in Aeta Sanctorum Aprilis 111 cit., pp. 504-514.

45



S. NOCENTINI, Quotidiano ed eroico: santita possibile tra i secoli XIIT ¢ X17 «Artes», IV, 2025

la maggior parte sono espressione del potere che li ha elevati all’'onore degli altari: vescovi, un papa,
aristocratici di varia levatura, per lo pit francesi, in linea con la politica del papato avignonese."*

Dove ¢ finito il modello di Francesco? Innanzitutto bisogna dire che anche se si fanno meno
santi, sempre di pit sono le nuove legendae, le raccolte ad usum praedicatorum che sono il termometro
piu sensibile della mentalita cui si doveva andare incontro canalizzandone la devozione. Nel Tre-
cento la santita esce dal radar della canonizzazione, ma brulica in tutta Europa con un carattere
sempre piu laicale e femminile.

L’elemento femminile di questa nuova sequela Christi ¢ evidente gia nel secolo XIII con Chiara
d’Assisi, la prima a cercare di percorrere la stessa via di Francesco, mentre il ramo maschile dell’Or-
dine rimane prigioniero delle sempre piu elaborate sofisticazioni dell'immagine carismatica del fon-
datore."” Ma Chiara rimane monaca e il suo tentativo naufraga davanti alla scelta obbligata della
Regola.'® Saranno le donne escluse dal potere a fare della poverta e della croce il luogo dove Dio si
manifesta.

Tuttavia, credo che non sia solo la lontananza da posizioni di potere che fa di loro perfette
seguaci del modello francescano, ma anche la consuetudine di vita nei ruoli tipicamente femminili
della societa medievale. Occuparsi dei corpi e del cibo era una prerogativa femminile tanto in fa-
miglia come nella societa, per esempio nelle varie imprese caritatevoli che cominciavano la loro
attivita proprio in questo periodo storico. Poverta e croce non sono un supplizio espiativo fine a
sé stesso, ma il mezzo per ottenere la salvezza rimanendo pienamente umani e condividendo con
I'umanita la sua natura. Insomma, le donne si trovarono nella condizione ideale — assenza di potere
e dimestichezza col finito — per divenire le vere seguaci del nuovo ideale di perfezione.

Esse sono escluse dal potere, ma non dalla parola, poiché il Medioevo pullula di donne che
parlano, scrivono, predicano, senza che esse vengano considerate dai loro contemporanei fenomeni
eccezionali ogni volta, tant’e vero che Chiara da Montefalco e Angela da Foligno sono per Leonardi
le migliori eredi di Francesco, una per la croce, I'altra per la poverta."” Ma se vogliamo volgere lo
sguardo al brulicare cui ho fatto cenno poco fa, possiamo riconoscere molte figure agiografiche,
magari minori e minime, che hanno composto il puzzle della santita d’impronta francescana, spe-
cialmente nell’Italia centrale: Enrico da Bolzano (morto nel 1315, laico che espone la sua poverta

14 §i tratta di Pietro di Morrone (Celestino V), Tommaso di Cantilupe, Ludovico d’Angio, Chiara da
Montefalco, Tommaso d’Aquino, Elzeario di Sabran, Nicola da Tolentino, Ivo di Kermartin, Delfina di
Signe, Carlo di Blois, Brigida di Svezia, Urbano V e Pietro del Lussemburgo. Cfr. C. LEONARDI, Committenze
agiografiche nel Trecento, nel suo Agiografie medievali cit., pp. 241-264: 244 et passim.

15 Sulla complessa questione dell’agiografia francescana, si vedano almeno F. ACCROCCA, Un santo di
carta. Le fonti biografiche di san Francesco d’Assisi, Milano-Roma, Biblioteca francescana - Centro culturale Ara-
coeli, 2013; J. DALARUN, Proposta francescana, Spoleto, CISAM, 2017; D. SOLVI, «Rotundis guadrata mutares.
Questioni francescane dalle origini ai “Fioretti”, Spoleto, CISAM, 2022.

16 Cfr. A. BARTOLOMEI ROMAGNOLI, Santa Chiara d’Assisi ¢ la sua Regola: la clausura come spazio dell alterita,
nel suo Corpo sacro. Scrittura ed esperienza mistica tra Medioevo ed Eta moderna, Spoleto, CISAM, 2022, pp. 25-54.

17 Ctr. C. LEONARDI, La santita delle donne, in Agiografie medievali cit., pp. 455-470: 460-463.

46



S. NOCENTINI, Quotidiano ed eroico: santita possibile tra i secoli XIIT ¢ X17 «Artes», IV, 2025

senz’altra azione),'"® Pier Pettinaio (morto nel 1289)," Cecco da Pesaro (1350, che si prende cura di
malati e dei corpi dei defunti, schola scorizatorum),” Giovanni Pelingotto da Urbino (1304, la cui vita
ha molte analogie con quella di Francesco: mercante di panni, fa una rinuncia spettacolare della
professione e dei beni e si dedica all’assistenza ai poveri),” Michelina da Pesaro (1356, Vita scritta
nel 1380, povera tra 1 poveri, vive con una tessitrice, mendica, visita gli infermi e infine fonda con
il beato Cecco una confraternita dedita a vari servizi per i bisognosi),”” Giovanna da Signa (1305)*
e molti altri pitt famosi, come Chiara da Rimini (1326),”* Margherita da Citta di Castello (1320),”
I'agostiniano Nicola da Tolentino (1305).*

Al termine del secolo sulla spiritualita nata dal modello di Francesco si innesta il tema agiogra-
fico e sommamente storico della profezia e dell'impegno politico, per il quale abbiamo illustri e
nobili esempi, come Brigida di Svezia (1373) e Caterina da Siena (1380), ma anche diversi casi nelle
piccole realta, come quella dei fraticelli per Tommasuccio da Foligno (1377 o 1404, capo spirituale
di un movimento di riforma, attivo non solo nell’Italia centrale, ma anche all’estero, in Spagna
soprattutto),” di Orsolina da Parma (1410), Costanza di Rabastens (f. 1384-1386), Maria Robina

18 Ctr. 1/ beato Enrico da Bolzano nel suo tempo, a cura di T. Radaelli, Treviso, S. Liberale, 2018.

19 Cfr. C. CENCI, «San» Pietro Pettinaio presentato da fr. Bindo da Siena, «Archivum Franciscanum histori-
cumy, XCIX, 2000, pp. 189-211; L. L. ZANETTI DOMINGUES, U etica della «poverta laboriosa» nell Italia tardo-
medievale. 1.a vita di Pietro Pettinaio, terziario francescano senese (m. 1289), in Economies de la panvreté an Moyen Age, a

cura di pere Benito i Monclus, S. Carocci e L. Feller, Roma-Madrid, Ecole francaise de Rome - Casa de
Velazquez, 2023, pp. 313-323.

20 Un recente profilo ¢ disponibile in A. FALCIONI, Lives of Saints, Men and Women: Franciscans in Pesaro
(XII-XV Centuries), Roma, Carocci, 2021.

21 Cfr. Bibliotheca Sanctorum, X, Roma, Citta nuova, 1968, col. 449.

22 Cfr. J. DALARUN, La sainte et la cité. Micheline de Pesaro ( 1356), tertiaire franciscaine, Roma, Ecole fran-
caise de Rome, 1992.

25 Cfr. ID., Jeanne de Signa, eremite toscane du XIV* siécle, on la sainteté ordinaire, Mélanges de PEcole francaise
de Rome. Moyen Age - Temps modernes», XCVIIL, 19806, pp. 161-199; C. LEONARDI, Giovanna da Signa,
tanmaturga e patrona, «Hagiographica», XV, 2008, pp. 197-212.

24 Ctr. J. DALARUN, «Lapsus linguaer. La ligende de Claire de Rimini, Spoleto, CISAM, 1994; 1ID., Santa e
ribelle. V'ita di Chiara da Ripzini, Roma-Bari, Laterza, 2000.

% Cfr. M. C. LUNGAROTTI, Le¢ “Legendae” di Margherita da Citta di Castello, Spoleto, CISAM, 1994; A.
BARTOLOMEI ROMAGNOLL, Margherita da Citta di Castello, la paziente (1 1320), nel suo Donne di Dio cit., pp.
273-294.

26 Ctr. San Nicola, Tolentino, le Marche. Contributi e ricerche sul Processo (a. 1325) per la canonizzazione di san
Nicola da Tolentino, Tolentino, Biblioteca Egidiana - Provincia agostiniana picena, 1987.

27 Ctr. M. SENSI, I/ beato Tommasuccio: biografi, biografie ¢ culto, in Le osservange francescane nell'Italia centrale
(secoli XI17-X17), Roma, Istituto storico dei Cappuccini, 1985, pp. 97-135; A. MONTEFUSCO, lndagine su un
[fraticello al di sopra di ogni sospetto: il caso di Muzio da Perngia (con osservazioni su Tomasuccio, frate Stoppa e i fraticelli di
Firenze), in “Pueden alzarse las gentiles palabras”. Per Emma Scoles, a cura di 1. Ravasini e I. Tomassetti, Roma,
Bagatto, 2013, pp. 259-280.

47



S. NOCENTINI, Quotidiano ed eroico: santita possibile tra i secoli XIIT ¢ X17 «Artes», IV, 2025

di Avignone (1399), tutte veggenti e pellegrine ad Avignone.” Alcune di queste figure, veramente
ai limiti della societa e prive di mezzi e di appoggi, non hanno lasciato nemmeno degli scritti, sap-
piamo di loro attraverso I’eco che riverbera nelle opere degli spirituali contemporanei piu istruiti e
influenti. Nel periodo in cui si raccoglievano diverse testimonianze intorno alla contestata elezione
di Urbano VI (1378),” I’ex vescovo di Jaén Alfonso depone una memoria nella quale, prima di tutte
le altre le prove, allega quelle per viam Spiritus, cioe le profezie espresse sul destino del pontificato
da multi et magni servi et amici Dei, tanto eremiti quanto altri santi uomini e donne religiose di grande
virtl e singolarissima vita, sparse in Germania, Italia, Svezia, Spagna.” Ai quali il testimone aveva
chiesto singolarmente ed essi, #esciendo uno de alio, avevano dato tutti la stessa risposta. Sono queste
figure senza nome, benché magne virtutis et fame, di cui si citano le parole come se fossero patrimonio
comune, alla stessa stregua di quelle, tramandate per iscritto, di Brigida di Svezia.”!

Una santita disseminata che da corpo alle grandi figure del secolo e lascia il segno al di fuori
degli itinerari delle canonizzazioni, una santita nata nel segno di Francesco e poi evolutasi nella
direzione della mistica e della profezia. In fondo, non ¢ un caso se per Caterina da Siena non si apti
di fatto mai la possibilita di un processo nel suo secolo e la ragione si trova gia nella Legenda maior,
dove nelle prese di posizione dell’agiografo e confessore si puo in trasparenza leggere 'amarezza
con la quale si ammette che il «cimitero clericale» che era diventato Avignone era rimasto legato a
un modello non piu attuabile, quello che escludeva 'umanita dal discorso su Dio e voleva riservarlo
ai potenti. Le tracce, talvolta flebili, della santita degli umili, quasi una contraddizione in termini,
come quelle che costellano la storia della cristianita, dimostrano che la vitalita di un modello agio-
grafico non sta nell’essere vincente nei processi, ma possibile nella realta quotidiana dei piccoli.

28 Per queste figure rimaste ai margini anche delle storie della santita si veda principalmente A. BARTO-
LOMEI ROMAGNOLI, Caterina e Robina: profezia e antiprofezia al tempo del Grande scisma d’Occidente, nel suo Santita
¢ mistica femminile cit., pp. 631-650.

2 Le inchieste sul factum furono cinque e si svolsero ad Avignone, Barcellona, Medina del Campo e
Roma tra 1379 e 1386. Cfr. A. REHBERG, L inchieste dei re d’Aragona e di Castiglia sulla validita dell’elezione di
Urbano V1 nei primi anni del Grande scisma. Alcune piste di ricerca, in 1.eta dei processi. Inchieste e condanne tra politica
¢ ideologia nel 300, a cura di A. Rigon e F. Veronese, Roma, Istituto storico italiano per il Medio Evo, 2009,
pp. 247-304: 262-264.

30 LLa memoria ¢ nota con il titolo di Conscripcio bona. Ve ne sono due edizioni, entrambe emendabili:
F. P. BLIEMETZRIEDER, Un altra edigione rifatta del trattato di Alfonso Pecha, vescovo resignato di Laén, sullo scisma
(1387-1388), con notizie sulla vita di Pietro Bobier, benedettino, vescovo di Orvieto, «Rivista stotica benedettinay, IV,
1909, pp. 74-100; R. E. LERNER, A/ffonso Pecha’s Treatise on the Origins of the Great Schism: What an Insider «Saw
And Heardy, «Tradition, LXXII, 2017, pp. 411-451.

31 Cfr. LERNER, A/fonso Pecha’s Treatise cit., p. 435.

48



