
ISSN 2974-7287  «Artes», IV, 2025 

https://doi.org/10.60923/issn.2974-7287/23551  https://artes.unibo.it/ 

Copyright © 2025 Giovanna Arcari  19 
The text in this work is licensed under the Creative Commons BY License. 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ 

 
 
 

GIOVANNA ARCARI* 
Università di Bologna 

 
SAZIETÀ, FAME E SETE DI CONOSCENZA TRA CONVIVIO 

E COMMEDIA: APPUNTI PER UNA SINTESI CRITICA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RIASSUNTO – Nel Convivio, Dante dichiara che la «scienza», intesa come conoscenza razionalmente per-
seguibile, «è ultima perfezione della nostra anima, nella quale sta la nostra ultima felicitade», e perciò tutti gli 
uomini sono soggetti al desiderio di essa. Tuttavia, affinché possa compiersi nella vita terrena, tale desiderio 
deve necessariamente escludere dal proprio campo d’indagine gli elementi che trascendono la dimensione 
razionale, ovvero le sostanze separate, tra cui Dio. Questa teoria viene tuttavia rovesciata nella Commedia, 
dove emerge a più riprese il desiderio di Dante-pellegrino di conoscere le realtà ultraterrene e Dio stesso. Il 
mutamento di prospettiva si manifesta in particolare attraverso l’uso di metafore legate alla sete, alla fame e 
alla dimensione conviviale, già presenti e sviluppate nel Convivio come espressione del desiderio di cono-
scenza umano. L’articolo propone dunque una breve analisi volta a ricostruire e indagare tale sistema meta-
forico nelle due opere, ponendo a confronto i passaggi più significativi e cercando di definire il significato e 
le finalità del differente utilizzo delle metafore. 

PAROLE-CHIAVE: desiderio; conoscenza; metafore; fame; sete 
 

ABSTRACT – In Convivio, Dante states that «knowledge», conceived as wisdom attainable through rea-
son, is the «highest perfection of our soul, in which our supreme happiness is found» and that all human 
beings are therefore driven by a desire for it. To be satisfied in earthly life, however, this desire must neces-
sarily exclude from its field of inquiry all the elements that transcend rational understanding – namely the 
separated substances, including God. This theory is overturned in Commedia where the pilgrim Dante re-
peatedly expresses a desire to understand the realities of the afterlife and God himself. This shift in perspec-
tive is particularly evident in the use of metaphors related to thirst, hunger, and conviviality – images that 
had been developed in Convivio as expressions of the human desire for knowledge. This paper offers a brief 
analysis aimed at reconstructing and exploring this metaphorical system in the two works, comparing the 
most significant passages and seeking to identify the meaning and purpose of the different ways the meta-
phors are used. 

KEYWORDS: desire; knowledge; metaphors; hunger; thirst 
 
 
 
 
*  giovanna.arcari@studio.unibo.it 
  



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

20 
 
 

Introduzione 
 

La discussione circa la teoria della perfezionabilità del desiderio naturale di conoscenza 
nell’opera di Dante è di lungo corso, ed è stata recentemente riassunta, tra gli altri, da Juan Varela-
Portas de Orduña, che ha rilevato quanto la «narrazione Pietrobono-Nardi-Corti» sia stata forte-
mente ridimensionata nelle ultime decadi.1 Secondo questa linea interpretativa, nel passaggio dal 
Convivio alla Commedia si assisterebbe a una frattura di tipo filosofico e ideologico, in cui l’autore 
abbandonerebbe gli eccessi del razionalismo aristotelico sperimentati nel trattato per subordinarlo 
alla fede cristiana nel poema sacro. La messa in discussione di questa prospettiva è dovuta in parte 
alla decostruzione delle tradizionali categorie storiografiche da parte degli storici della filosofia, che 
ha permesso di riconoscere la complessità del pensiero dantesco, non ascrivibile a nette e definite 
correnti di pensiero.2 Inoltre, il tema del desiderio di conoscenza nell’opera di Dante è stato ulte-
riormente approfondito anche tramite importanti studi monografici sulla questione, tra i quali ri-
sulta ancora decisivo quello di Paolo Falzone.3 Questi contributi hanno portato ad attenuare la 
presunta frattura tra Convivio e Commedia e a rivalutare il ruolo del trattato nel percorso poetico e 
filosofico di Dante in termini di conciliazione più che di rottura.4 L’interesse sull’argomento non è 

 
 

 

1 Secondo questa interpretazione, «Dante sarebbe passato da un momento filosofico, razionalista, aver-
roista, e perciò “eterodosso”, culminante nel Convivio – e nella Monarchia, che a quel punto credevano con-
temporanea del Convivio –, in cui avrebbe seguito i principi filosofici della “felicità mentale” (secondo la 
fortunatissima e accettatissima formula di Maria Corti), a un momento teologico, tomista, e quindi “orto-
dosso” nella Commedia, in cui avrebbe finalmente dato valore alla necessaria azione della grazia per raggiun-
gere la menzionata “felicità”, impossibile in questa vita – almeno come stato stabile, permanente nel tempo»: 
J. VARELA-PORTAS DE ORDUÑA, La crisi del “filosofismo puro” e le canzoni degli anni 1295-1300, in Dante e il 
prosimetro. Dalla “Vita nova” al “Convivio”, a cura di P. Borsa e A. M. Cabrini, «Quaderni di Gargnano», V, 
2022, pp. 131-141: 132. Si ricordano gli studi cui si fa riferimento: L. PIETROBONO, Il poema sacro. Saggio 
d’una interpretazione generale della “Divina commedia”, Bologna, Zanichelli, 1915; B. NARDI, Dal “Convivio” alla 
“Commedia”. Sei saggi danteschi, Roma, Istituto storico italiano per il Medioevo, 1960; M. CORTI, La felicità 
mentale. Nuove prospettive per Cavalcanti e Dante, Torino, Einaudi, 1983. Per una riflessione storiografica sulla 
questione, si veda anche G. FIORAVANTI, La felicità intellettuale: storiografia e precisazioni, in Le felicità nel Medioevo, 
a cura di M. Bettetini e F. D. Paparella, Lovain-La-Neuve, Féderation Internationale des Instituts d’Études 
Médiévales, 2005, pp. 1-12. 

2 Si veda la ricostruzione storiografica della questione realizzata da L. BIANCHI, Il pane dei filosofi. Studi 
su Dante e la tradizione averroista, Roma, Aracne, 2024, in particolare il cap. III: L’averroismo di Dante: qualche 
osservazione critica, pp. 105-167. 

3 Cfr. P. FALZONE, Desiderio della scienza e desiderio di Dio nel “Convivio” di Dante, Bologna, Il mulino, 2010. 

4 «Nella mia personale “narrativa” il Convivio non è quindi culmine di un periodo filosofico razionalista 
ma tentativo fallito di correzione di rotta in senso attenuante e conciliatorio»: VARELA-PORTAS DE OR-
DUÑA, La crisi del “filosofismo puro” cit., p. 140; «Così concepito, il Convivio è un’opera che tenta di riarmoniz-
zare forma e contenuto, bellezza e verità»: G. TOMAZZOLI, Metafore e linguaggio figurato nel Medioevo e nell’opera 
di Dante, Venezia, Ca’ Foscari, 2023, p. 8. 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

21 
 
 

tuttavia diminuito, e la critica continua a interrogarsi sulla questione, centrale per la comprensione 
dell’evoluzione del pensiero del poeta.5 

Anche a partire dalla valutazione del rapporto tra le due opere (nei termini dunque di discon-
tinuità o continuità) si è sviluppato poi un ulteriore dibattito, relativo al grado di intenzionalità 
autoriale con cui nella Commedia vengono ripresi problemi filosofici, sintagmi e canzoni del Convivio 
e sul senso da attribuire a essi.6 La discussione ha visto opporsi da una parte i sostenitori della 
presenza di un implicito intento palinodico da parte dell’autore,7 dall’altra studiosi che tendono a 
scartare tale ipotesi,8 anche sulla scorta dei dati filologico-documentari (data la scarsa circolazione 
e conoscenza del testo del Convivio all’epoca di diffusione della Commedia),9 oltre che narratologici. 
Dato che Dante pellegrino compì il proprio viaggio nel 1300, si ritiene infatti improbabile che 
Dante autore, volendo mostrarsi completamente redento entro quella data, abbia voluto alludere 
esplicitamente a una fase di ‘deviazione intellettuale’ successiva a quel limite temporale10 (ammesso 
appunto che in tali termini si voglia intendere il progetto del Convivio, dove però l’amore per la 
filosofia e tutta l’avventura filosofica viene datata agli anni successivi alla morte di Beatrice). 
 

 
 

5 Tra i contributi più recenti sul tema, si vedano P. PORRO, «Avegna che pochi, per male camminare, compiano 
la giornata». L’ideale della felicità filosofica e i suoi limiti nel “Convivio” dantesco, «Freiburger Zeitschrift für Philoso-
phie und Theologie», LIX, 2012, pp. 389-406; G. FIORAVANTI, Desiderio e limite della conoscenza in 
Dante, in Forme e oggetti della conoscenza nel XIV secolo. Studi in ricordo di Maria Elena Reina, a cura di L. Bianchi 
e C. Crisciani, Firenze, SISMEL – Edizioni del Galluzzo, 2014, pp. 7-20. 

6 Dibattito che si potrebbe sommariamente riassumere nei termini presentati da Pertile: «la questione 
preliminare da discutere, e su cui prendere partito, è se le riprese del Convivio nella Commedia siano da consi-
derarsi un fatto privato o pubblico: se siano cioè episodi interni, superati nel corso dell’evoluzione naturale 
del pensiero del poeta e come tali vadano studiati, […] o esperienze intellettuali che il poeta esibisce con 
assoluto candore nella sua opera maggiore allo scopo di trarne lezioni esemplari a edificazione del lettore», 
L. PERTILE, Lettera aperta a Robert Hollander sui rapporti tra “Commedia” e “Convivio”, «Electronic Bulletin of the 
Dante Society of America», 1996. 

7 Tra i principali si ricordano R. HOLLANDER, Dante’s Deployment of “Convivio” in the “Comedy”, «Electro-
nic Bulletin of the Dante Society of America», 1996, e T. BAROLINI, Il miglior fabbro: Dante e i poeti della 
“Commedia” (1984), Torino, Bollati Boringhieri, 1993. Più recentemente si veda Ledda: «Potrebbe quindi 
essere questo il primo momento […] di una linea importante e significativa nel poema, quella delle prese di 
distanza dal Convivio. Nonostante il prosimetro non fosse stato né finito né pubblicato, Dante segna infatti 
ripetutamente le distanze dalle posizioni lì presentate»: G. LEDDA, Lettura e interpretazione del canto XXXI, in 
Voci sul “Purgatorio” di Dante. Una nuova lettura della seconda cantica, a cura di Z. G. Barański e M. A. Terzoli, 
Roma, Carocci, 2024, II, pp. 829-859: 844. 

8 In cui appunto si inserisce, tra gli altri, L. PERTILE, Lettera aperta a Robert Hollander cit.: «un Dante 
insomma che, come si capisce leggendo la Commedia alla luce del Convivio, in segreto sperimenta, ricerca, 
sbaglia e magari corregge il tiro, ma si guarda bene dal fare pubblica ammenda». 

9 Si rimanda ancora a L. AZZETTA, La tradizione del “Convivio” negli antichi commenti alla “Commedia”: Andrea 
Lancia, l’“Ottimo commento” e Pietro Alighieri, «Rivista di studi danteschi», I, 2005, pp. 3-34 e, più recentemente, 
ID., Il “Convivio” e i suoi più antichi lettori, «Testo. Studi di teoria e storia della letteratura e della critica», n.s., 
XXXII, 2011, pp. 229-238. 

10 Si vedano a tal proposito le considerazioni di M. VEGLIA, Dante leggero, Roma, Carocci, 2017, in 
particolare i primi tre capitoli (Dante priore e la genesi della “Commedia”, Il priorato di Dante e il tempo della “Com-
media”, Beatrice e il traviamento di Dante). 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

22 
 
 

Uno dei passaggi centrali sul tema è costituito da Convivio III XV, dove Dante dichiara che il 
desiderio naturale di conoscere proprio di ogni uomo, per essere portato a compimento nella vita 
terrena, deve necessariamente escludere dal proprio campo d’indagine gli elementi che trascendono 
la dimensione razionale e sono perciò imperscrutabili, ovvero le sostanze separate, tra cui Dio. Il 
passaggio è diventato centrale nel dibattito anche in ragione del cambiamento di prospettiva cui 
tale teoria è sottoposta nella Commedia. Nel poema, infatti, il desiderio di Dante pellegrino di cono-
scere Dio e le realtà ultraterrene viene ribadito a più riprese, e alcuni passaggi del poema negano la 
possibilità di una beatitudine terrena raggiungibile unicamente tramite la conoscenza razio-
nale.11 Certo la diversità di orientamento e di finalità delle due opere sembrerebbe segnalare fin da 
subito un cambiamento di prospettiva, dal momento che il Convivio si propone di garantire e indi-
care una felicità terrena, mentre la Commedia mostra l’approdo a una beatitudine ultraterrena.12  

Pur essendo lo scarto di prospettiva tra le due opere già ampiamente riconosciuto dalla critica, 
il presente contributo si propone di indagare ulteriormente la questione attraverso l’analisi delle 
metafore legate alla sete, alla fame e alla sazietà, immagini che già nel Convivio rappresentavano il 
desiderio umano di sapere. Questo sistema metaforico rivela infatti una particolare densità seman-
tica: la retorica utilizzata nella Commedia sembra talvolta richiamare la questione della perfezionabi-
lità del desiderio di conoscenza presentata nel Convivio. L’analisi intende ricostruire le trasformazioni 
di significato che queste metafore subiscono nel passaggio da un’opera all’altra, offrendo così al-
cune considerazioni sul significato da attribuire a questa variazione ideologica e sui rapporti inter-
testuali tra i due testi. 
 
Fame e sete come espressione del desiderio di conoscenza nel “Convivio” 
 

La metafora che fonda tutta la struttura del Convivio e da cui trae il nome il titolo stesso 
dell’opera è quella del banchetto filosofico, derivata da una lunga tradizione letteraria, rintracciabile 

 
 

 

11 Si fa riferimento per esempio a Purg. XXI 1-6 e Par. IV 124-132, citati e discussi da FALZONE, 
Desiderio della scienza cit., in particolare nella sezione Dal “Convivio” alla “Commedia”, pp. 248-256; questi e altri 
dei passi che verranno qui ripresi sono stati discussi anche da A. PEGORETTI, Paradiso II o della conoscenza, in 
Lectura Dantis Bononiensis, X, a cura di C. Galli ed E. Pasquini, Bologna, Bononia University Press, 2021, pp. 
5-30: 13-14, e da P. PORRO, Tra il “Convivio” e la “Commedia”: Dante e il «forte dubitare» intorno al desiderio naturale 
di conoscere le sostanze separate, in 1308: eine Topographie historischer Gleichzeitigkeit, a cura di A. Speer e D. Wirmer, 
Berlin - New York, De Gruyter, 2010, pp. 631-659: 639. 

12 «Il tema della beatitudine perfetta, per forza di cose, esula perciò dal Convivio: uno scritto che mira 
invece a perseguire, con ragioni filosofiche, ciò che risulta naturalmente accessibile all’uomo; ciò per cui, 
detto in altre parole, sono sufficienti le forze intellettuali e morali dell’essere umano»: A. A. ROBIGLIO, 
La sera del “Convivio”. Per un’ermeneutica del progetto filosofico di Dante, dal “Convivio” alla “Commedia”, «Letture 
classensi», XXXVIII: Le opere minori di Dante nella prospettiva della Commedia, ciclo a cura di M. Picone, volume 
a cura di J. Bartuschat, Ravenna, Longo, 2009, pp. 63-82: 65. 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

23 
 
 

sia nella letteratura di stampo filosofico13 sia in quella biblica.14 A essa è indissolubilmente connessa 
la metafora del cibo della conoscenza, che ebbe notevole fortuna in epoca medievale anche grazie 
alla paraetimologia del termine sapientia derivata da Isidoro di Siviglia, secondo il quale il termine si 
sarebbe sviluppato dal concetto di sapor: come il gusto è funzionale a distinguere i sapori, così la 
sapienza permette di distinguere la verità.15 

Dalla metafora del cibo scaturisce, a sua volta, quella della fame: poiché infatti il cibo viene 
utilizzato come metafora della sapienza, la fame, in quanto condizione di mancanza di nutrimento, 
rappresenta il desiderio di conoscenza. Tale condizione è infatti attribuita nel Convivio a coloro che 
per vari motivi non possono dedicarsi al perseguimento della sapienza,16 e per questo Dante inviterà 
«qualunque è nella umana fame rimaso» a nutrirsi con la «vivanda» costituita dalle quattordici can-
zoni che avrebbero dovuto comporre il trattato, accompagnata dal «pane di biado e non di fru-
mento», ovvero dal relativo commento in lingua volgare.17 Poco oltre, alla metafora della fame si 
sovrappone, quasi inavvertitamente, quella della sete: «sempre liberalmente coloro che sanno por-
gono della loro buona ricchezza alli veri poveri, e sono quasi fonte vivo, della cui acqua si refrigera 

 
 

 

13 Circa le attestazioni più antiche della metafora, Fioravanti indica in particolar modo il modello sug-
gerito nel Timeo di Platone, in cui all’inizio Socrate fa riferimento a un convito; tale testo sarebbe stato reso 
noto attraverso le glosse di Bernardo di Chartres: cfr. D. ALIGHIERI, Convivio, a cura di G. Fioravanti, Milano, 
Mondadori, 2019, p. 14. 

14 Per quanto riguarda quest’ultima, Cesare Vasoli ha notato che all’interno del Convivio «i riferimenti 
relativi all’Antico Testamento concernono soprattutto alcuni testi dell’Ecclesiaste, dell’Ecclesiastico, della Sa-
pienza e dei Proverbi, tutti relativi al gran tema della Sapienza divina»: C. VASOLI, La Bibbia nel “Convivio” e nella 
“Monarchia”, in Dante e la Bibbia, a cura di G. Barblan, Firenze, Olschki, 1988, pp. 19-39: 21. Si veda anche 
G. FIORAVANTI, Presenze bibliche nel “Convivio” di Dante, in La Bibbia nella letteratura italiana, V: Dal Medioevo al 
Rinascimento, a cura di G. Melli e M. Sipione, Brescia, Morcelliana, 2013, pp. 249-257. In particolare, il testo 
tradizionalmente indicato come quello a cui ricondurre la metafora conviviale è un preciso passaggio Prou. 
9, 1-5, in cui la domina Sapienza imbandisce un banchetto: «Sapientia aedificavit sibi domum, excidit colum-
nas septem; immolavit victimas suas, miscuit vinum et proposuit mensam suam. Misit ancillas suas ut voca-
rent ad arcem et ad excelsa civitatis: “Si quis est parvulus, veniat ad me”. Et insipientibus locuta est: “Venite, 
comedite panem meum et bibite vinum quod mescui vobis”». 

15 «Sapiens, dictus a sapore; quia sicut gustus aptus est ad discretionem saporis ciborum, sic sapiens ad 
dinoscentiam rerum atque causarum; quod unum quodque disnoscat, atque sensu veritatis discernat»: ISI-

DORI HISPALENSIS EPISCOPI, Etymologiarum sive originum, a cura di W. M. Lindsay, Oxford, Clarendon, 1911, 
t. I, lib. X 240. Paola Nasti ha messo in evidenza come, a partire dalla paraetimologia, il tema sia stato 
sviluppato in termini di sapientia sapida «soprattutto dai monaci dell’XI e XII secolo nei commenti ai testi 
salomonici, e in particolare in quelli al Cantico dei Cantici»: P. NASTI, Favole d’amore e «saver profondo». La tradi-
zione salomonica in Dante, Ravenna, Longo, 2007, p. 95. Sull’impiego di metafore legate alla dimensione del 
cibo in àmbito medievale si veda anche il contributo di E. R. CURTIUS, Letteratura europea e Medioevo latino, 
Firenze, La nuova Italia, 1992, pp. 154-156. 

16 «Innumerabili quasi sono li ’mpediti che di questo cibo sempre vivono affamati. Oh beati quelli pochi 
che seggiono a quella mensa dove lo pane delli angeli si manuca! e miseri quelli che colle pecore hanno 
comune cibo!»: Conv. I I, 6-7 (corsivo mio). 

17 Si veda in merito B. NARDI, La “vivanda” e il “pane” del “Convivio” dantesco, nel suo Saggi e note di critica 
dantesca, Milano-Napoli, Ricciardi, 1966, pp. 386-390. 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

24 
 
 

la naturale sete che di sopra è nominata».18 Come fa notare Naumann, non è stata precedentemente 
nominata alcune sete, ma se si prova a risalire all’aggettivo ‘naturale’, lo si ritrova riferito, sotto 
forma di avverbio, al desiderio di sapere, nell’incipit del trattato, tramite un calco della Metafisica 
aristotelica: «tutti li uomini naturalmente desiderano di sapere».19 Il significato applicato alla metafora 
della sete nel Convivio diventa esplicito più avanti, quando il possesso della filosofia e della cono-
scenza viene indicato come l’unico elemento capace di portare a perfezione la condizione umana, 
ed è dunque l’oggetto del desiderio terreno, presentato proprio come una “sete”.20 Come già notato 
dalla critica, così come la metafora del banchetto e del cibo sapienziale, anche quella della fame e 
della sete di conoscenza «affonda le sue radici nella Scrittura».21 
 
«La sete natural che mai non sazia»: il desiderio di conoscenza in “Purgatorio” XXI 
 

Nella Commedia, le immagini legate alla dimensione del cibo, della sete, della fame e della sazietà 
vengono sviluppate in un ampio ventaglio di motivi e significati, non necessariamente legati alla 
dimensione del desiderio di conoscenza, da quello più bassamente corporeo e comico (basti pen-
sare alle immagini culinarie evocate nei canti infernali dei barattieri o al pasto disumano di Ugolino) 
a quello mistico e religioso. Data la complessità del tema, non ci soffermeremo qui sulle sue mol-
teplici sfaccettature,22 ma verranno presi in considerazione alcuni casi tra i più rilevanti in cui tali 
metafore vengono utilizzate come metafora del processo conoscitivo.23 Si tratta, come anticipato, 

 
 

 

18 Conv. I I, 9 (corsivo mio).  

19 «Von Durst war noch nicht die Rede gewesen, nur von naturale, nämlich dem naturale desiderio di sapere, 
in dessen Formulierung für den Dichter schon die Rede schon die Gleichsetzung mit dem Speiseverlangen 
lag»: W. NAUMANN, Hunger und Durst als Metaphern bei Dante, «Romanische Forschungen», LIV, 1940, pp. 
13-36: 15. 

20 Cfr. Conv. III VI, 7-8. 

21 Si veda A. LANCI - F. TOLLEMACHE, “voce” sete, in Enciclopedia dantesca, disponibile online all’indirizzo 
https://www.treccani.it/enciclopedia/elenco-opere/Enciclopedia_Dantesca/ (ultima consultazione: 19 ot-
tobre 2025), in particolare la sezione Il tema della sete di sapere, che riporta una rapida rassegna di luoghi biblici 
connessi alla sete e alla fame. Secondo gli studi di Paola Nasti, bisognerebbe tenere conto in particolare 
anche della tradizione salomonica: «Nella tradizione esegetica […] il fons signatus (Ct. 4, 12) e il puteus aquarum 
viventium quae fluunt impetu de Libano (Ct. 4, 15) sono identificati con il Cristo – sorgente viva – che emana 
saggezza dissetando l’anima con la rivelazione dei segreti divini»: NASTI, Favole d’amore e «saver profondo» cit., 
p. 96. A questi riferimenti aggiungiamo inoltre Eccl. 15, 3-6, in cui la sapienza divina viene presentata come 
una donna che nutre chi teme Dio con il pane dell’intelligenza e l’acqua della sapienza: «Cibabit illum pane 
vitae et intellectus et aqua sapientiae salutaris potabit illum, et firmabitur in illa et non flectetur et confidet 
in illam et non confundetur; et exaltabit illum prae proximis suis et in medio ecclesiae aperiet os eius et 
adimplebit illum spiritu sapientiae et intellectus et stola gloriae vestiet illum; iucunditatem et exsultationem 
thesaurizabit super illum et nomine aeterno hereditabit illum». 

22 Per uno studio approfondito della questione alimentare all’interno delle due opere dantesche, si veda 
D. CALLEGARI, Dante’s Gluttons: Food and Society from the “Convivio” to the “Comedy”, Amsterdam, Amsterdam 
University Press, 2022. 

23 Si veda ancora l’Enciclopedia dantesca alla “voce” sete cit., per la rassegna dei luoghi danteschi legati alla 
sete e alla fame e alle relative metafore. 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

25 
 
 

di passaggi già segnalati dalla critica, che qui si cerca di raccogliere in modo ordinato: in particolare, 
ci si soffermerà su Purg. XXI 1-6, Par. II 10-12, Par. IV 124-132 e Par. XXIV 1-9. 

Oltrepassando dunque le prime attestazioni della metafora della sete nel Purgatorio,24 passiamo 
direttamente ai primi versi del canto XXI, in cui la “sete naturale” del Convivio entra improvvisa-
mente in scena. Alla fine di Purgatorio XX si annuncia in maniera del tutto esplicita la presenza di 
un ardente desiderio di conoscenza in Dante pellegrino, riguardante le ragioni per cui il monte del 
purgatorio è stato scosso da un terremoto seguito dal canto del Gloria,25 e all’inizio del canto XXI 
Dante pellegrino si mostra afflitto da una «sete natural». L’espressione sembra rievocare il desiderio 
che costituiva il motore della ricerca conoscitiva su cui si basava il Convivio, e anche i commentatori 
antichi riconducono l’espressione ‘sete natural’ alla citazione aristotelica della Metafisica, la stessa 
che apre anche il Convivio.26 L’esito che Dante attribuisce a tale sete è però del tutto opposto a quello 
da lui attribuito nel corso del trattato, poiché nella Commedia l’appagamento della sete naturale è 
improvvisamente messo in discussione: essa, infatti, «mai non sazia / se non con l’acqua onde la 
femminetta / samaritana domandò la grazia».27 Si tratta, come noto, di un riferimento evangelico, 
relativo all’episodio della samaritana presentato nel Vangelo di Giovanni,28 in cui Gesù offre alla 
donna un’«aquam vivam» capace di saziare in eterno, diversamente dall’acqua terrena.29 Il seguito 
dell’episodio rimane legato alla dimensione del cibo, poiché i discepoli esortano Gesù a mangiare 
e Gesù risponderà dichiarando che egli si nutre di un cibo diverso da quello terreno, che coincide 
con la volontà del Padre. 

Può essere rilevante segnalare che, nella tradizione esegetica, l’episodio della samaritana è stato 
talvolta interpretato come metafora del processo conoscitivo dell’uomo. Agostino d’Ippona spiega 

 
 

 

24 Una prima comparsa del termine si trova nel canto XVIII, vv. 1-4, in cui Dante pellegrino dichiara 
di essere stimolato da una «nova sete», dopo la spiegazione di Virgilio sulla strutturazione del regno: «Posto 
avea fine al suo ragionamento / l’alto dottore, e attento guardava / ne la mia vista s’io parea contento; / e 
io, cui nova sete ancor frugava […]». Risulta chiaro che tale desiderio coincide con un desiderio di sapere, e 
infatti a breve Dante pellegrino solleverà la questione relativa alla natura dell’amore. 

25 «Nulla ignoranza mai con tanta guerra / mi fé desideroso di sapere», vv. 145-146. 

26 Si vedano per esempio l’Ottimo («Dice il filosofo che ogni uomo naturalmente disidera di sapere; e 
questo è, ché lla scientia è perfectione dell’anima infino ch’è col mortale corpo, e ciascuna cosa di natura 
tende nella sua perfectione»: Ottimo commento alla “Commedia”, a cura di G. B. Boccardo, M. Corrado e V. Ce-
lotto, Roma, Salerno, 2018, t. II, p. 1125); Pietro Alighieri («naturalis sitis, idest desiderium sciendi, unde 
Aristoteles in principio Metaphysicae ait: omnes hominis natura scire desiderant, humanitus»: Dante Dart-
mouth Project, disponibile online all’indirizzo https://dante.dartmouth.edu/, da qui in avanti, DDP, ad loc.); 
Benvenuto da Imola («La sete natural, idest, desiderium sciendi; nam omnes naturaliter scire desiderant»: 
DDP, ad loc.); e Francesco da Buti («La sete natural; questa sete è lo desiderio del sapere, et è in de l’uomo 
naturalmente: imperò che dice lo filosofo: Omnes homines natura scire desiderant»: DDP, ad loc.). Occorre 
tuttavia tenere presente che l’Ottimo e Pietro Alighieri conoscevano il trattato e lo utilizzarono nei loro 
commenti, anche se citandolo raramente in modo diretto; si veda in merito AZZETTA, La tradizione del “Con-
vivio” cit. 

27 Purg. XXI 1-3. 

28 Cfr. Eu. Io. 4, 1-34. 

29 «Omnis, qui bibit ex aqua hac, sitiet iterum; qui autem biberit ex aqua, quam ego dabo ei, non sitiet 
in aeternum; sed aqua, quam dabo ei, fiet in eo fons aquae salientis in vitam aeternam»: Eu. Io. 4, 13-14. 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

26 
 
 

infatti che i cinque uomini con cui la donna ha intrattenuto relazioni rappresenterebbero i cinque 
sensi,30 i quali costituiscono i soli strumenti della conoscenza umana fino all’età della ragione come 
conseguenza del peccato originale.31 Il marito assente della donna rappresenterebbe invece lo spi-
rito razionale umano, il quale, illuminato dalla luce divina, può giungere alla conoscenza delle realtà 
spirituali e ultraterrene.32 Nella Glossa ordinaria33 troviamo inoltre l’identificazione di Sicar con il 
«gentilis populus» e, più interessante, il fons Jacob con il «naturalis intellectus»; la richiesta di Gesù di 
avere acqua da parte della donna corrisponde ancora allo scopo di stimolare sia la sua fede sia la 
ragione, affinché, ancora una volta, sia stimolata a indagare le realtà divine.34 L’«aquam vivam» è 
dunque interpretata come lo Spirito Santo, in grado di donare la fede e la rivelazione delle verità 
divine, pur precisando che sarà dato di sperimentare una sazietà completa soltanto al momento 
della resurrezione.35 Anche in questa tradizione il marito della donna è identificato con l’intelletto 
razionale, che viene chiamato in causa per slegarsi dalla conoscenza puramente terrena e carnale ed 
essere illuminato a una comprensione “spirituale” e non più “carnale” dalle verità divine.36 Ber-
nardo di Chiaravalle definisce esplicitamente l’«aquam vivam» dell’episodio della samaritana nei 
termini di «aqua sapientiae», intendendo una sapienza di tipo ultraterreno,37 mentre Tommaso 
d’Aquino, nel commento al Vangelo di Giovanni, dichiara che l’acqua rappresenta la grazia dello 
Spirito Santo, la profondità del pozzo simboleggia la profondità del senso delle Sacre Scritture e 
della sapienza divina, e spiega che la preghiera è quel pozzo da cui si può attingere l’acqua salvifica 

 
 

 

30 «Est ergo alius intellectus, ut quinque viri intellegatur quinque corporis sensus», De diversis quaestioni-
bus, De diversis quaestionibus octoginta tribus: CC SL (= Corpus Christianorum, Series Latina) 44A, a cura di A. 
Mutzenbecher, Turnhout, Brepols, 1975. 

31 «Istis itaque carnalibus quinque sensibus prima hominis aetas imbuitur necessitate naturae mortalis, 
qua ita post peccatum primi hominis nati sumus». 

32 «“Voca” ergo, inquit, “virum tuum”, id est spiritum qui est in te, quo potest homo intellegere spiri-
talia, si eum lux veritatis inlustret; ipse adsit, cum loquor tibi, ut spiritalem aquam possis accipere». 

33 Cfr. Evangelium secundum Ioannem cum glossa ordinaria, a cura di M. Morard, citata dalla versione online 
Glossae Scripturae Sacrae electronicae, disponibile all’indirizzo https://gloss-e.irht.cnrs.fr/ (ultima consultazione: 
19 ottobre 2025). 

34 «Iesus sedens supra fontem petit a primitiva Ecclesia quam de gentibus elegerat potum fidei qua in 
eum credatur, petit a natura potum rationis qua conditor et redemptor investigetur». 

35 «Promittit satietatem Spiritus que fiet in resurrectione, quia apud eum est fons vite quo inebriabun-
tur». 

36 «Tu sensualis voca rationalem intellectum quo ut viro regaris, tu que modo carnaliter sapis, hunc ego 
lux et caput viri illuminabo. Quasi: hec que dico non carnaliter ut tu animalis facis sed spiritualiter sunt 
intelligenda, et ductu rationis accipienda et ideo tu para intellectum mihi». 

37 «Invenit sibi fontem hortorum, puteum aquarum viventium, et cum samaritana potatur aqua sapien-
tiae salutaris, ut non sitiat in aeternum»: BERNARDUS CLARAEVALLENSIS, In natali sancti Victoris, sermo 2, in 
Sermones III, Roma, Editiones Cistercienses, 1970 («Sancti Bernardi opera», VI.1), p. 34. 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

27 
 
 

della sapienza.38 Inoltre, Tommaso dimostra di conoscere l’esegesi agostiniana e concorda nell’in-
terpretare il marito della donna come l’intelletto razionale.39 Risulta dunque evidente la ricorrenza, 
nella tradizione esegetica, del tema della ragione naturale e dell’intelletto razionale, che viene sti-
molato per essere irrorato da un’«aquam vivam» di natura spirituale e divina capace di condurlo a 
una comprensione più profonda e trascendente del reale. 

I commentatori antichi della Commedia sembrano del resto avere presente parte di questa tra-
dizione esegetica. L’Ottimo ricollega innanzitutto la sete di conoscenza che caratterizza Dante pel-
legrino al dettato aristotelico,40 e definisce successivamente l’acqua come sapienza divina; a sua 
volta, questa sarebbe metafora della visione di Dio, in grado di donare la vera beatitudine.41 Pietro 
Alighieri identifica l’«aquam vivam» con la grazia divina, da cui deriva la possibilità di conoscere 
compiutamente ogni cosa.42 Benvenuto da Imola indica una possibile coincidenza con il tema 
dell’«aqua sapientiae»; identifica infatti la «sete natural» con il desiderio di sapere aristotelico,43 e 

 
 

 

38 «Requirendum est quid intelligatur per aquam. Et dicendum, quod per aquam intelligitur gratia Spi-
ritus Sancti»; «Per altitudinem, seu profunditatem putei, intelligitur sacrae Scripturae profunditas, et sapien-
tiae divinae»; «hauritorium autem quo aqua sapientiae salutaris hauritur, est oratio; Iac. I, 5: “si quis indiget 
sapientia, postulet a Deo”»: TOMMASO D’AQUINO, Super Evangelium S. Ioannis lectura, caput 4, lectio 2 (per 
tutte le citazioni si fa riferimento all’Editio Leonina riportata nel Corpus Thomisticum, consultabile online all’in-
dirizzo https://www.corpusthomisticum.org/; ultima consultazione: 19 ottobre 2025). Si veda in merito R. 
IMBACH, De aqua: Philosophische und theologische Diskussionen über das Wasser im Mittelalter, in Wasser in der mittel-
alterlichen Kultur, a cura di G. Huber-Rebenich, C. Rohr e M. Stolz, Berlin, de Gruyter, 2017, pp. 17-35, in 
part. la sezione Wasser als Metapher der Lehre, pp. 26-30.  

39 «Vir autem iste, secundum Augustinum, est intellectus»; «voca virum tuum, idest, rationabilem intellec-
tum advoca, quo spiritualiter et intelligibiliter intelligas quod modo carnaliter sapis; et veni huc, intelligendo 
ducta ratione»; «voca virum tuum, idest intellectum, ut intelligas me»: TOMMASO D’AQUINO, Super Evange-
lium S. Ioannis lectura cit., caput 4, lectio 2. 

40 «Dice il filosofo che ogni uomo naturalmente disidera di sapere; e questo è, ché lla scientia è perfec-
tione dell’anima infino ch’è col mortale corpo, e ciascuna cosa di natura tende nella sua perfectione»: Ottimo 
commento alla “Commedia” cit., t. II, p. 1125. 

41 «E dice che questa sete si satia con quella acqua della sapientia di Cristo, la quale la Sammaritana 
domandò a Jesú; della quale parla santo Ioanni nello Evangelio, capitolo IIII […] Or di’, e più veramente, 
che lla sete naturale, della quale parla qui l’autore, si è la somma beatitudine, la quale ciascuno mortale sí 
come sua perfectione desidera, e la quale non si satia se non con l’acqua di vita etterna, cioè con la visione 
di Dio; la quale visione contenta apieno ciascuna anima che per gratia ad essa viene»: ivi, pp. 1125-1126. 

42 «Continuando se auctor ad praecedentia dicit, quod naturalis sitis, idest desiderium sciendi, unde 
Aristoteles in principio Metaphysicae ait: omnes hominis natura scire desiderant, humanitus, in aqua hujus 
seculi non extinguitur, idest in scientia mundana, sed in divina gratia, quae est aqua viva, a qua manat possi-
bilitas omnia sciendi»: DDP, ad loc. 

43 «La sete natural, idest, desiderium sciendi; nam omnes naturaliter scire desiderant; cuius ratio videtur 
quia unusquisque appetit naturaliter perfici»: ivi, ad loc. 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

28 
 
 

concorda sul fatto che la scienza costituisca la perfezione dell’anima, ma riconosce che tale perfe-
zione sarà possibile soltanto nell’aldilà, e sarà resa possibile dalla grazia dello Spirito Santo.44 C’è 
dunque accordo sul fatto che la scienza costituisca la perfezione della natura umana, ma essa potrà 
realizzarsi soltanto in un secondo momento, nella vita ultraterrena. 

Nel momento in cui sceglie di riprendere la figura della samaritana, Dante doveva dunque 
conoscere la tradizione esegetica legata all’episodio evangelico; la scelta di questo preciso passo 
potrebbe del resto essere stata legata alla presenza dell’elemento dell’acqua e della sete, funzionale 
alla risemantizzazione in termini sapienziali nel passaggio dal Convivio alla Commedia. Egli infatti, 
evocando direttamente il dettato aristotelico, lo porta a un esito diverso rispetto a quello presentato 
nel Convivio. Se nel trattato veniva postulata la possibilità che il desiderio umano venisse saziato 
tramite il perfezionamento della ragione umana e la conseguente esclusione del desiderio divino, 
nella Commedia si dichiara esplicitamente che la sete naturale può essere saziata soltanto da un in-
tervento divino, a prescindere dalle sfumature che si possano attribuire al senso dell’«aquam vivam» 
(sapienza divina, Spirito Santo, grazia divina…). La critica dantesca ha già avuto modo di segnalare 
il ribaltamento che questa formulazione rappresenta rispetto a quanto sostenuto nel Convivio; in 
definitiva, secondo tali teorie, la felicità non può essere realizzata pienamente nella vita terrena, ma 
soltanto in un secondo momento, nella vita ultraterrena.45 

Sarà significativo notare, a questo punto, che dopo il riferimento alla saziabilità del desiderio 
di conoscenza viene messa al centro la condizione di Virgilio, che nel ricambiare il saluto dell’anima 
di Stazio appena comparsa, non può fare a meno di dichiarare tristemente la propria esclusione 
dalla pace augurata: «“Nel beato concilio / ti ponga in pace la verace corte / che me rilega ne 
l’etterno essilio”».46 In seguito, Virgilio dimostra di essere mosso dallo stesso desiderio conoscitivo 
di Dante, espresso nuovamente tramite la metafora della sete;47 è dunque la prima volta che Virgilio 
non è più costretto a rimandare i quesiti di Dante all’attesa di una risposta a Beatrice.48 Il chiari-
mento circa le cause del terremoto non può effettivamente basarsi su spiegazioni puramente razio-
nalistiche, poiché si tratta di un fenomeno spirituale,49 e sarà Stazio, poeta che, secondo il racconto 
 

 
 

44 «Ideo dicit: che mai non sazia, appetitum animi, se non con l’acqua, scilicet viva, quae est gratia 
Spiritus sancti, onde, idest, aqua, la femminetta samaritana adimandò la grazia, cum dixit: Domine, da mihi 
de hac aqua ut non sitiam in aeternum, sicut scribitur Joannis IV capitulo»: ivi, ad loc. 

45 «Nella Commedia la prospettiva di Convivio III, 15 è dunque ribaltata […] Tanto la tesi del Convivio si 
discosta da quella tomasiana, quanto il senso di questi versi le è invece omogeneo, sicché non sembra im-
proprio sostenere, con Nardi (attraverso Tommaso), che nella Commedia “mortalis ista felicitas […] ad im-
mortalem felicitatem ordinatur”»: FALZONE, Desiderio della scienza cit., pp. 251-252; per il confronto con 
Tommaso, Falzone rimanda in particolare a Summae Theologiae, I-IIae, quaestio III, articulus 8. 

46 Purg. XXI 16-18. 

47 «Sì mi diè, dimandando, per la cruna / del mio disio, che pur con la speranza / si fece la mia sete 
men digiuna»: Purg. XXI 37-39. Per un’ulteriore analisi della metafora della sete in questi canti, si veda 
A. BATTISTINI, L’acqua della samaritana e il fuoco del poeta (Purg. XXI-XXII), nel suo La retorica della salvezza, 
Bologna, Il mulino, 2016, pp. 165-196. 

48 Si ricordi Purg. XVIII 46-48: «Quanto ragion qui vede, / dir ti poss’io; da indi in là t’aspetta / pur a 
Beatrice, ch’è opra di fede». 

49 «Libero è qui da ogne alterazione: / di quel che ’l ciel da sé in sé riceve / esser ci puote, e non d’altro, 
cagione»: Purg. XXI 43-45. 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

29 
 
 

dantesco, si convertì al cristianesimo nel corso della sua vita, a dare le dovute spiegazioni.50 Non a 
caso, dunque, sarà lui, e non Virgilio, a spiegare al pellegrino le cause sovrannaturali del fenomeno, 
saziando così la sete di conoscenza di Dante pellegrino tramite una spiegazione di natura sovran-
naturale.51 Se ci si sofferma sulla questione del desiderio di sapere in relazione a Virgilio, una sfu-
matura nuova assumono le definizioni date dal poeta pagano ai limbicoli, rispettivamente in Purg. 
III 40-44 («e disïar vedeste sanza frutto / tai che sarebbe lor disio quetato, / ch’etternalmente è dato lor 
per lutto: / io dico d’Aristotile e di Plato / e di molt’altri»; corsivi miei) e Inf. IV 40-42 («Per tai 
difetti, non per altro rio, / semo perduti, e sol di tanto offesi / che sanza speme vivemo in disio»; 
corsivi miei). Se nel Convivio si sosteneva che in terra il desiderio della conoscenza di Dio fosse del 
tutto assente, in tale passo esso è riconosciuto già nella vita terrena ed è ancora presente anche 
nell’aldilà, dove diventa anzi il carattere fondante della condizione infernale dei limbicoli, poiché 
destinato a non essere mai appagato. Il riferimento al desiderio perennemente insoddisfatto dei 
filosofi potrebbe evocare dunque la tragica limitatezza dell’ottica del Convivio: la fiducia nel fatto 
che la ragione, escludendo il desiderio del quid divino, potesse condurre all’appagamento di ogni 
desiderio, e dunque alla beatitudine terrena, insufficiente tuttavia in ottica ultraterrena.52 

Sembra infine opportuno ricordare che con i canti di Stazio si apre una riflessione poetica 
scandita dall’incontro con vari amici e poeti (Forese, Bonagiunta Orbicciani, Guido Guinizzelli, 
Arnaut Daniel), cui farà seguito l’entrata nel paradiso terrestre e l’incontro con Beatrice. La rifles-
sione sul ruolo dell’intelletto naturale e sulla poesia classica e virgiliana, capace soltanto di alludere 

 
 

 

50 Sull’interpretazione della figura di Stazio si veda R. MONTANO, La filosofia cristiana, nel suo Dante 
filosofo e poeta. Nuova edizione rifatta di “Storia della poesia di Dante”, a cura di F. Bruni, Roma, Salerno, 2016, pp. 
332-344, che propone di identificare la sapienza di Stazio con la controversa categoria di ‘filosofia cristiana’ 
proposta da É. GILSON, Lo spirito della filosofia medioevale, Brescia, Morcelliana, 1969, la quale assumerebbe 
uno statuto intermedio tra sapienza pagana e verità rivelate; sulla scorta di questo studio si veda anche 
A. MAZZUCCHI, Purgatorio XXI: Stazio tra istanze metaletterarie e nuovi livelli di verità. Una lettura (anche per imma-
gini), Lectura Dantis Bononiensis, VIII, a cura di C. Galli ed E. Pasquini, Bologna, Bononia University Press, 
2018, pp. 37-58, in particolare: «Egli, rivelando nuove verità impossibili da attingere per Virgilio […], rap-
presenta anche – o forse soprattutto – un nuovo paradigma gnoseologico, un superiore livello di verità, […] 
in concorde complementarietà con la prima guida, di cui proprio in questi canti si enfatizzano i limiti di una 
razionalità non potenziata dalla Grazia» (p. 54). 

51 «Così ne disse; e però ch’el si gode / tanto del ber quant’è grande la sete, / non saprei dir quant’el 
mi fece prode»: Purg. XXI 73-75. Lo scarto tra i due destini (Virgilio e Stazio) potrebbe essere segnalato 
anche da alcuni echi intertestuali del canto successivo, Purg. XXII, con Inf. IV, individuati da BATTISTINI, 
L’acqua della samaritana cit., pp. 193-194. 

52 Si vedano in merito le osservazioni di Luca Carlo Rossi: «si tratta, a ben riflettere, di un castigo 
terribile, perché congela queste anime in una situazione di stallo senza uscita, le priva di soddisfare la sete 
naturale di conoscenza (“Tutti li uomini naturalmente desiderano di sapere”, Conv. I, I) che si appaga piena-
mente solo nella contemplazione di Dio […] E tanto più forte sarà il peso del castigo se applicato, come 
Dante intuisce subito e come si scoprirà fra poco, ai maggiori poeti classici e ai maggiori filosofi, ossia agli 
intellettuali che hanno posto al centro della loro esistenza l’attività conoscitiva, e che nella collocazione 
oltremondana scoprono di aver fallito miseramente»: L. C. ROSSI, Canto IV. Autoincoronazione poetica nel limbo, 
in Lectura Dantis Romana. Cento canti per cento anni. Inferno: 1, canti I-XVII, a cura di E. Malato e A. Mazzucchi, 
Roma, Salerno, 2013, pp. 131-161. 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

30 
 
 

alle realtà ultraterrene, ma non di raggiungerle, costituisce dunque l’inizio di una riflessione poetica 
più ampia; infatti, come spiega Ariani,53 

 
il dittico Purg. XXI-XXII […] sta lì per aprire un processo di autoanalisi che porterà Dante […] a divenire, 
in termini paolini, vir sapiens, finalmente dotato di una sapientia non più inquinata dalla mondana stultitia. Di 
qui l’ingegnosa strutturazione del dittico sull’insistita trama della sete sapienziale. 
 
Potrebbe non essere un caso che un simile processo di autoanalisi si apra proprio con una ritratta-
zione, almeno interna, delle posizioni del Convivio, o comunque con un profondo cambio di pro-
spettiva rispetto a esse. 
 
Pane, fame e sazietà nel “Paradiso” 
 

Anche in Paradiso viene posta l’equivalenza tra sete e desiderio,54 occasionalmente anche di 
conoscenza,55 ma nel Paradiso la metafora della sete viene utilizzata frequentemente anche per rap-
presentare il desiderio di ricongiungimento al divino sperimentato sia dal pellegrino-poeta,56 sia 
dalle anime beate.57 Nel passaggio dal Convivio alla Commedia la metafora della sete viene dunque 
utilizzata principalmente come espressione del desiderio di Dio, mentre le metafore legate alla fame 
e alla sazietà – e in generale all’àmbito alimentare – sono utilizzate come espressione di un desiderio 
di tipo intellettuale.58 Accanto a questo tipo di espressioni, che evocano normalmente la curiosità 

 
 

 

53 M. ARIANI, La dolce sapienza di Stazio, in Esperimenti danteschi. Purgatorio 2009, a cura di B. Quadrio, 
Genova-Milano, Marietti 1820, 2010, pp. 198-224: 199. 

54 Si veda per esempio Par. XI 100-101: «E poi che, per la sete del martiro, / ne la presenza del Soldan 
superba». 

55 Si veda Par. X 88-89: «Qual ti negasse il vin de la sua fiala / per la tua sete», e più avanti (vv. 121-
123): «Or se tu l’occhio de la mente trani / di luce in luce dietro a le mie lode, / già de l’ottava con sete 
rimani»; Par. XVII 7-12: «“Manda fuor la vampa / del tuo disio”, mi disse, “sì ch’ella esca / segnata bene de 
la interna stampa: / non perché nostra conoscenza cresca / per tuo parlare, ma perché t’ausi / a dir la sete, 
sì che l’uom ti mesca”». 

56 Par. II 19-21: «La concreata e perpetüa sete / del deïforme regno cen portava / veloci quasi come ’l 
ciel vedete». 

57 Par. VIII 34-35: «Noi ci volgiam coi principi celesti / d’un giro e d’un girare e d’una sete». Anche 
questo specifico senso attribuito alla sete, ovvero di desiderio di Dio e della sua visione, è derivato dall’àm-
bito scritturale: «Quemadmodum desiderat cervus ad fontes aquarum, ita desiderat anima mea ad te, Deus. 
Sitivit anima mea ad Deum, Deum vivum; quando veniam et apparebo ante faciem Dei?» (Ps. 42, 2-3).  

58 Alcuni esempi legati all’àmbito della sazietà, della fame e del digiuno: «Ma sì com’elli avvien, s’un 
cibo sazia / e d’un altro rimane ancor la gola, / che quel si chere e di quel si ringrazia» (Par. III 91-93); «se 
disii / di noi chiarirti, a tuo piacer ti sazia» (Par. V 119-120); «Or per empierti bene ogne disio, / ritorno a 
dichiararti in alcun loco, / perché tu veggi lì così com’io» (Par. VII 121-123); «Ben supplico io a te, vivo 
topazio / che questa gioia prezïosa ingemmi, / perché mi facci del tuo nome sazio» (Par. XV 85-87); «sol-
vetemi, spirando, il gran digiuno / che lungamente m’ha tenuto in fame, / non trovandoli in terra cibo 
alcuno. / […] / Sapete come attento io m’apparecchio / ad ascoltar; sapete qual è quello / dubbio che m’è 
digiun cotanto vecchio”» (Par. XIX 25-33); «E io a lei: “Se ’l mondo fosse posto / con l’ordine ch’io veggio 
in quelle rote, / sazio m’avrebbe ciò che m’è proposto» (Par. XXVIII 46-48). Per quanto riguarda invece le 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

31 
 
 

per una precisa questione che necessita di essere “saziata”, compaiono nella cantica anche alcuni 
sintagmi legati al cibo, alla fame e all’àmbito conviviale che richiamano in modo specifico la que-
stione della perfezionabilità del desiderio naturale di conoscenza. 

Il primo caso significativo si trova in Par. II, dove assistiamo alla ripresa di un preciso sintagma 
utilizzato nel Convivio. Nell’incipit del trattato Dante, dopo aver lodato la perfezione della scienza e 
aver affermato l’esistenza dell’intrinseco desiderio di ogni uomo per essa, dichiara tuttavia che po-
chi sono coloro che possono soddisfarlo pienamente, e innumerevoli «li ’mpediti che di questo 
cibo sempre vivono affamati»,59 esclamando poi: «Oh beati quelli pochi che seggiono a quella mensa 
dove lo pane delli angeli si manuca! e miseri quelli che con le pecore hanno comune cibo!».60 Sembra 
evidente, dato il contesto, che il sintagma ‘pane delli angeli’ indichi in tal caso la ‘scienza’, di cui 
Dante ha appena parlato e che è appena stata elogiata come mezzo capace di assicurare la perfe-
zione e la beatitudine umana. Come già ampiamente segnalato, il sintagma costituisce un volgariz-
zamento dell’espressione panis angelorum presente in Ps. 77, 24-25,61 dove indica la manna discesa 
dal cielo mandata da Dio per sfamare gli Ebrei nel deserto;62 un altro passo significativo normal-
mente indicato come riferimento è anche Sap. 16, 20,63 riferito sempre alla manna celeste. Sul grado 
di originalità del significato sapienziale attribuito da Dante a tale espressione rispetto alla tradizione 
esegetica biblica si è sviluppato un fecondo dibattito, che oscilla tra la tendenza a segnalare la di-
stanza del sintagma dantesco dal significato eucaristico tradizionalmente attribuitogli, e la riscoperta 
di tradizioni esegetiche affini al senso sapienziale utilizzato dal poeta.64 Luca Bianchi ha inoltre 

 
 

 
metafore legate al gusto in relazione al contatto con il divino e alla conoscenza di Dio, si veda M. ARIANI, 
Dante, la “dulcedo” e la dottrina dei ‘sensi spirituali’, in Miscellanea di studi in onore di Claudio Varese, a cura di G. Cer-
boni Baiardi, Manziana, Vecchiarelli, 2001, pp. 113-139. 

59 Conv. I I, 6. 

60 Conv. I I, 7. 

61 «et pluit illis manna ad manducandum et panem caeli dedit eis: panem angelorum manducavit homo» 
(corsivo mio). 

62 Cfr. Ex. 16, 2-36. 

63 «Angelorum esca nutrivisti populum tuum et paratum panem de caelo praestitisti illis sine labore» (corsivo 
mio). 

64 Secondo gli studi di Fioravanti, il sintagma era noto all’epoca soprattutto grazie al suo utilizzo in 
àmbito liturgico, in particolare grazie a due inni composti da Tommaso d’Aquino per la solennità del Corpus 
Domini, in cui il sintagma fa riferimento al sacramento eucaristico; per questo lo studioso ritiene che il signi-
ficato sapienziale del sintagma utilizzato da Dante sia piuttosto originale: cfr. G. FIORAVANTI, Il pane degli 
angeli nel “Convivio” di Dante, in Nutrire il corpo, nutrire l’anima nel Medioevo, a cura di C. Crisciani e O. Grassi, 
Pisa, ETS, 2017, pp. 191-200. La valenza eucaristica è sostenuta in modo più forte da A. CAMOZZI PISTOJA, 
Testo come eucarestia. Linguaggio parabolico nel “Convivio” di Dante, «Studi danteschi», LXXXIV, 2019, pp. 57-99. 
Altri studi hanno messo in luce il fatto che l’interpretazione sapienziale del panis angelorum non costituisca in 
realtà un caso isolato: Barański rileva la presenza di un’esegesi sapienziale del pane-sapienza nei Sermones 
super “Cantica canticorum” di Bernardo di Chiaravalle (cfr. Z. G. BARAŃSKI, Dante e i segni. Saggi per una storia 
intellettuale di Dante Alighieri, Napoli, Liguori, 2000, pp. 98-99), tesi ripresa e approfondita da Nasti nel suo 
già citato studio sulla tradizione salomonica (cfr. NASTI, Favole d’amore cit.). Anche Maldina rileva l’esistenza 
di un’esegesi sapienziale riguardo al panis angelorum del salmo 77, presente per esempio nelle glosse di Ugo 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

32 
 
 

recentemente segnalato la presenza dell’associazione tra la metafora del pane e la sapienza profana 
nella tradizione esegetica medievale anteriore a Dante,65 oltre ad aver sottolineato l’importanza, per 
lo sviluppo della metafora del pane-sapienza, della tradizione esegetica legata a 1 Ep. Cor. 3, 2 («lac 
vobis potum dedi») e Ep. Hebr. 5, 14 («perfectorum autem est solidus cibus») su cui filosofi medie-
vali quali Enrico di Gand e Tommaso d’Aquino istituirono la distinzione tra la conoscenza elemen-
tare della rivelazione cristiana e il senso più profondo della dottrina teologica.66 Occorre comunque 
tenere presente che non necessariamente occorre istituire una rigida distinzione tra l’accezione eu-
caristica del termine e quella puramente sapienziale, dal momento che la sapienza-filosofia del Con-
vivio scaturisce dalla Sapienza divina incarnata da Cristo;67 per questo, secondo Nardi il panis angelo-
rum del Convivio riassumerebbe in sé sia la sapienza umana sia quella divina, proprio perché la mas-
sima sapienza coincide con l’essenza divina già in Aristotele.68 L’interpretazione sapienziale del panis 
angelorum doveva comunque essere nota a Dante e risultare funzionale per adattarsi alla metafora 
conviviale, inserendosi nella lunga tradizione esegetica legata all’immagine del cibo della cono-
scenza e del banchetto spirituale. 

Secondo alcuni studiosi, rispetto al Convivio il sintagma ‘pan de li angeli’ nel canto II del Paradiso 
implicherebbe poi uno spostamento di significato, poiché mentre nel Convivio la ‘scienza’ dantesca 
rappresentata sembrava includere indistintamente sapere umano e scienza divina,69 nel caso di Par. 

 
 

 
di Saint-Cher, ma che più in particolare si sarebbe sviluppata nell’àmbito delle glosse ai Vangeli, che costi-
tuirebbero «la più compatta e costante trafila di interpretazioni in chiave sapienziale del pane biblico» utiliz-
zata anche da Dante nel Convivio: N. MALDINA, Raccogliendo briciole. Una metafora della formazione dantesca tra 
“Convivio” e “Commedia”, «Studi danteschi», LXXXI, 2009, pp. 131-164. 

65 Cfr. L. BIANCHI, «Noli comedere panem philosophorum inutiliter». Dante Alighieri and John of Jandun on Philo-
sophical “Bread”, «Tijdschrift voor Filosofie», LXXV, 2013, pp. 335-355, ora nel suo Il pane dei filosofi cit., pp. 
41-62. In particolare, lo studioso riporta un esempio tratto dalle glosse al De consolatione philosophiae di Boezio 
di Guglielmo di Conches (cfr. pp. 52-53). 

66 Cfr. BIANCHI, Il pane dei filosofi cit., pp. 49-51. 

67 «Una lunga tradizione associava l’immagine muliebre della sapienza veterotestamentaria alla figura di 
Cristo-Logos e riconosceva il nome proprio del Figlio nella sapienza […]; e sin dai tempi del Convivio Dante 
aveva tentato un’eclettica sintesi tra la sophia di matrice classica, l’immagine biblica e salomonica della sa-
pienza e la visione giovannea del Cristo-Verbo»: A. MAZZUCCHI, Canto XI. Per una genealogia della sapienza, in 
Lectura Dantis Romana. Cento canti per cento anni, a cura di E. Malato e A. Mazzucchi, t. III/1: Paradiso. Canti I-
XVII, Roma, Salerno, 2015, pp. 315-350: 328. 

68 Cfr. B. NARDI, Nel mondo di Dante, Roma, Edizioni di storia e letteratura, 1944, pp. 50-53; si veda 
anche ID., La “vivanda” e il “pane” cit., p. 386: «per “pane de li angeli” si deve intendere la verità filosofica e 
teologica che essi spezzano dalla cattedra ai loro scolari». 

69 Tale è l’interpretazione data anche da A. BUFANO - A. MELLONE, “voce” pane, in Enciclopedia dantesca 
cit. 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

33 
 
 

II esso indicherebbe soltanto la sapienza rivelata, come suggerito anche dalla gran parte dei com-
mentatori, sia antichi70 sia moderni.71 Una possibile conferma del fatto che al panis angelorum di Par. 
II venga attribuito da parte di Dante un significato sapienziale di tipo teologico potrebbe essere 
rinvenuta nel significato assunto dalla manna (cui il panis angelorum è assimilato nel salmo 77) in Par. 
XII,72 dove l’amore per la «verace manna» che caratterizza san Domenico sarebbe proprio l’amore 
per la sapienza divina, resa nota agli uomini tramite le Scritture e la teologia. 

Anche supposto che il sintagma assuma dunque nel Paradiso un significato sapienziale e più 
propriamente teologico, crediamo tuttavia che non sia questo scarto di significato l’aspetto più 
rilevante del passaggio paradisiaco. Secondo Pegoretti, che tra l’altro limita notevolmente la diffe-
renza di significato del sintagma nei due diversi contesti,73 le modifiche sostanziali, nel passaggio 
da un’opera all’altra, sarebbero due. In primo luogo, l’operazione compiuta nei confronti del pub-
blico, poiché all’intento “divulgativo” del Convivio si oppone nel Paradiso un’esclusività del pubblico, 
che pone Dante autore e pellegrino in una posizione addirittura superiore a quei “pochi” ai quali si 
sta rivolgendo, che devono anzi seguirlo scrupolosamente, in nome della grazia concessagli.74 In 
secondo luogo, ed è l’elemento più significativo per la presente analisi, nella Commedia si dichiara 
che il «pan de li angeli» in terra dà vita, ma non può dare sazietà («vivesi qui ma non sen vien 
satollo»). Se dunque si ritiene che anche in Par. II il sintagma assuma un significato sapienziale, per 
quanto variato rispetto al Convivio, si può affermare che nel canto II del Paradiso Dante sostiene 
proprio l’opposto di quanto dichiarato in Conv. IV XIII, 5-7, dicendo che in terra «nel desiderare 
della scienza successivamente finiscono li desiderii e vienesi a perfezione». Infatti, anche volendo 
ritenere che il «pan de li angeli» di Par. II indichi esclusivamente la teologia, esso non potrebbe 
comunque garantire una sazietà completa in terra («qui»). Il riferimento alla sostanziale insaziabilità 
del desiderio naturale doveva essere percepita anche dagli antichi, dato che Pietro Alighieri rimanda 

 
 

 

70 Iacomo della Lana lo identifica in modo generico con la «contempiatione della vertude» (IACOMO 
DELLA LANA, Commento alla “Commedia”, a cura di M. Volpi, Roma, Salerno, 2009, t. III, p. 1728); l’Ottimo 

con Dio stesso («E dice che sono pochi e che per tempo dirizano il collo, che circunda la gola, al pane de li 
angeli [cioè a contemplare Idio]»: Ottimo commento alla “Commedia” cit., t. III, p. 1349); Pietro Alighieri (I) lo 
identifica sia con Dio che con la sua scienza, ovvero la teologia (DDP, ad loc.); Benvenuto da Imola la fa 
coincidere esclusivamente con la scienza divina o teologia, e così anche Francesco da Buti e Giovanni da 
Serravalle (DDP, ad loc.). 

71 Si veda per esempio CHIAVACCI LEONARDI (DDP, ad loc.), BUFANO - MELLONE, “voce” pane cit., 
e, più recentemente, MALDINA, Raccogliendo briciole cit., pp. 154-155. 

72 «Ma per amor de la verace manna / in picciol tempo gran dottor si feo»: Par. XII 84-85. 

73 «Il “pane degli angeli” del Convivio e quello di Paradiso II non sembrano distanti e raccolgono entrambi 
tutto quel complesso di conoscenze necessarie ad avvicinarsi, pur imperfettamente, alla conoscenza degli 
arcana Dei»: PEGORETTI, Paradiso II o della conoscenza cit., p. 11. 

74 «Voialtri pochi che drizzaste il collo / per tempo al pan de li angeli, del quale / vivesi qui ma non 
sen vien satollo, / metter potete ben per l’alto sale / vostro navigio, servando mio solco / dinanzi a l’acqua 
che ritorna equale»: Par. II 10-15. 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

34 
 
 

a Purg. XXI nel commentare il passo,75 e anche altri commentatori fanno riferimento all’impossibi-
lità di una completa sazietà in vita.76 Risulta dunque chiaro che questo passaggio si inserisce nella 
serie di riflessioni, presenti nel poema, sull’insaziabilità del desiderio conoscitivo terreno. 

L’enfasi sul tema risulta particolarmente significativa in quanto posta all’inizio della cantica, in 
una sezione ancora “proemiale”. La riflessione sull’àmbito conoscitivo viene segnalata inoltre dalla 
presenza della metafora nautica, che prosegue la serie avviata nell’incipit del Purgatorio.77 È stato già 
ampiamente segnalato dalla critica come tale viaggio nautico si presenti in termini opposti rispetto 
a quello di Ulisse, che tentò con i propri mezzi di solcare l’«alto mare aperto» da cui tuttavia non 
fece più ritorno.78 Oltre al richiamo interno alla Commedia, potrebbe essere tuttavia utile suggerire 
anche la variazione subita dalla metafora rispetto al Convivio, poiché anche lì la metafora nautica 
veniva sfruttata come immagine volta a rappresentare lo svolgimento della trattazione filosofica:79 
 
Poi che proemialmente ragionando, me ministro, è lo mio pane [nel]lo precedente trattato con sufficienza 
preparato, lo tempo chiama e domanda la mia nave uscir di porto; per che, dirizzato l’artimone della ragione 
all’òra del mio desiderio, entro in pelago con isperanza di dolce cammino e di salutevole porto e laudabile 
nella fine della mia cena. 
 
La trattazione autoriale è ancora una volta paragonata a una nave, pronta a salpare dal porto. In 
questo caso, tuttavia, gli strumenti della navigazione sono chiaramente umani: la vela che dirige la 
nave («artimone») è costituita infatti dalla ragione, ed essa è sospinta dal vento del desiderio. La 
speranza è che il percorso sia dolce e che possa concludersi in un approdo sicuro e «laudabile nella 
fine». Ben diversa, dunque, la situazione della Commedia, in cui la nave poetica dantesca non ha 
potuto risparmiarsi di attraversare il «mar sì crudele» dell’inferno e la visione delle «perdute genti» 
in nome dell’itinerario salvifico da compiere. Inoltre, al binomio del tutto umano ragione-desiderio, 
strumenti diretti dall’autore stesso della nave-trattazione, nella Commedia si sostituiscono entità ben 

 
 

 

75 «De quo pane, subdit hic auctor quod in hoc mundo vivitur sed non saturatur – ut tangit etiam iste 
auctor supra in Purgatorio in capitulo XXI°: La sete natural che mai non satia [Purg. XXI 1]» (III redazione), 
DDP, ad loc. 

76 Così per esempio sottolineano Benvenuto da Imola («Ma non sen vien satollo, idest, non ad satieta-
tem, quia non quietatur animus humanus in ista vita»), Francesco da Buti («“ma non si vien satollo”; cioè 
non si trova piena refezione dell’anima in questa vita; ma sì in vita eterna: in questo mondo l’anima non può 
essere perfettamente contenta, e però dice l’autore che qui si vive; ma non si sazia l’anima de la dottrina 
celeste), l’Anonimo fiorentino («Vivesi qui: imperò quello che scienza è qui vita, imperciò che chi ha scienza, 
avvegnaché muoia corporalmente, ello vive in fama. Mai non si vien satollo: ciò è che ’l nostro desiderio 
non si contenta, se non nell’ultima felicitade, la quale non è in questo mortal mondo, sì com’è detto»), mentre 
tra i contemporanei lo evidenzia ancora CHIAVACCI-LEONARDI, DDP, ad loc. 

77 «Per correr miglior acque alza le vele / omai la navicella del mio ingegno, / che lascia dietro a sé mar 
sì crudele»: Purg. I 1-3. Su questa immagine si veda ora P. RUGGERI, Le immagini nautiche in funzione di metafore 
testuali nella “Commedia”, «L’Alighieri. Rassegna dantesca», LXII/2, 2023, pp. 49-67. 

78 Per la questione si veda L. BATTAGLIA RICCI, Ancora sulla struttura narrativa della “Commedia”, «Gior-
nale storico della letteratura italiana», CLVI, 1979, pp. 481-510: 490; si confronti lo studio nel complesso 
per un’attenta analisi della presenza della vicenda di Ulisse nella Commedia. 

79 Conv. II I, 1. 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

35 
 
 

superiori:80 è infatti Minerva, dea della sapienza, a “spirare” e quindi a far avanzare la nave, al posto 
del desiderio; Apollo, normalmente interpretato come l’ispirazione poetica, è colui che dirige, al 
posto della ragione; e infine le Muse, rappresentanti le scienze e la tecnica dell’uomo, indicano le 
stelle che permettono l’orientamento.81 

La più esplicita riflessione riguardante il desiderio di conoscenza si ha più avanti, nella conclu-
sione di Par. IV. Il canto si apre con uno scacco intellettuale di Dante pellegrino, presentato tramite 
la celebre immagine dell’uomo affamato posto tra due cibi.82 Sin dall’inizio, dunque, la conoscenza 
è presentata ancora una volta tramite l’immagine del cibo della conoscenza e della fame di sapere. 
Tutto il canto è inoltre segnato dal tema ricorrente del desiderio, poiché in questi termini è rappre-
sentato l’ardore conoscitivo del pellegrino.83 Beatrice scioglie il dubbio, suscitando la gratitudine di 
Dante pellegrino per la delucidazione ricevuta, il quale dichiara: 
 

Io veggio ben che già mai non si sazia 
nostro intelletto, se ’l ver non lo illustra 
di fuor dal qual nessun vero si spazia. 

Posasi in esso, come fera in lustra, 
tosto che giunto l’ha; e giugner puollo: 
se non, ciascun disio sarebbe frustra. 

Nasce per quello, a guisa di rampollo, 
a piè del vero il dubbio; ed è natura 
ch’al sommo pinge noi di collo in collo. 
(Par. IV 124-132) 

 
L’espressione «mai non si sazia / nostro intelletto» riecheggia la «sete natural che mai non sazia» di 
Purg. XXI, di cui questo passaggio costituisce il completamento e la spiegazione. Infatti, qui si di-
chiara che l’intelletto umano non può raggiungere mai la sazietà (si presume dunque neppure in 
terra, come invece sostenuto nel Convivio) se non tramite la verità «di fuor dal qual nessun vero si 
spazia», ovvero Dio stesso, poco prima reso tramite la metafora del «fonte ond’ogne ver deriva», 
da cui è scaturito il discorso di Beatrice, paragonato a un «santo rio»: un nuovo riferimento, dunque, 
a una sete saziata tramite un’acqua di grazia ultraterrena. Inoltre, l’intelletto si placa definitivamente 
(«posasi in esso») soltanto dopo aver raggiunto proprio quel «vero» assoluto che permette la cono-
scenza di ogni cosa. Infatti, poiché anche il desiderio di conoscenza deve avere un fine, questo non 

 
 

 

80 Cfr. Par. II 7-9. Per il tema delle invocazioni, si veda G. LEDDA, Invocazioni e preghiere per la poesia nel 
“Paradiso”, in Preghiera e liturgia nella “Commedia”, a cura di G. Ledda, Ravenna, Centro dantesco dei Frati 
Minori Conventuali, 2013, pp. 125-154. 

81 Sulla questione si veda A. CARRAI, Le Muse nelle invocazioni del “Paradiso”, «Lettere italiane», LXX, 
2018, pp. 16-37. 

82 Cfr. Par. IV 1-9. 

83 Si vedano i vv. 10-12: «Io mi tacea, ma ’l mio disir dipinto / m’era nel viso, e ’l dimandar con ello, / 
più caldo assai che per parlar distinto»; vv. 16-18: «“Io veggio ben come ti tira / uno e altro disio, sì che tua 
cura / sé stessa lega sì che fuor non spira»; vv. 70-72: «Ma perché puote vostro accorgimento / ben penetrare 
a questa veritate, / come disiri, ti farò contento»; vv. 115-117: «Cotal fu l’ondeggiar del santo rio / ch’uscì 
del fonte ond’ogne ver deriva; / tal puose in pace uno e altro disio». 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

36 
 
 

può essere altro che Dio, sommo intelligibile.84 E l’intelletto può raggiungerlo («giugner puollo»): 
viene data inoltre un’argomentazione specifica a quest’asserzione, la stessa utilizzata nel Convivio 
ma, come visto, piegata a una tesi opposta. Nel trattato, infatti, la legge di finalità aristotelica, per 
cui in natura non può esistere una potenza creata senza che venga ridotta completamente all’atto, 
portava a ritenere che il desiderio naturale «in ciascuna cosa è misurato secondo la possibilitade 
della cosa desiderante: altrimenti anderebbe in contrario di se medesimo, che impossibile è; e la 
Natura l’averebbe fatto indarno, che è anche impossibile».85 Ciò implicava che il desiderio naturale, 
essendo conforme alle possibilità umane per necessità, dovesse esaurirsi già in terra nel limite delle 
stesse facoltà umane.86 Qui nel Paradiso, invece, si impiega ancora il principio di causalità aristotelico 
(«ciascun disio sarebbe frustra»), per affermare che l’uomo necessariamente deve poter giungere al 
possesso della verità assoluta, ovvero di Dio.  

In questo passaggio, dunque, non soltanto viene ribadita la necessità della rivelazione, cosa che 
era avvenuta già in Purg. XXI, ma viene anche confermata l’esistenza in terra del desiderio “natu-
rale” di conoscere Dio, negata invece nel Convivio, che sembra emergere nell’affermazione «è natura 
/ ch’al sommo pinge noi di collo in collo».87 Si tratta di una spiegazione che illumina il percorso di 
Dante pellegrino, che in tutti i canti successivi sarà segnato dal dubbio,88 e nella dialettica di do-
mande e illuminazioni divine “scalerà” il paradiso anche tramite la ragione per giungere al sommo 
intellegibile. Inoltre, Barucci ritiene che, tramite l’evocazione di una possibile “vanità” del desiderio 
(che sarebbe, appunto, frustra), «il canto IV costituisce la risposta a uno dei passi più dolorosamente 
belli del poema»,89 ovvero il già citato passo di Purg. III in cui Virgilio aveva ricordato i filosofi che 
desiderarono «sanza frutto»; solo il loro desiderio, dunque, fu realmente frustra, proprio perché non 
illuminato da quel «ver di fuor dal qual nessun vero si spazia», mentre Dante si è ormai avviato 
verso un «percorso ascensionale del desiderio» che non lascerà incompiuta la sua tensione.90 Questo 
passaggio segnala, nell’atto di intraprendere il percorso verso l’Empireo, che «anche il desiderio di 

 
 

 

84 Si veda per esempio in merito Tommaso d’Aquino: «Tendit igitur desiderium naturale hominis in 
sciendo ad aliquem determinatum finem. Hoc autem non potest esse aliud quam nobilissimum scibile, quod 
Deus est. Est igitur cognitio divina finis ultimus hominis» (TOMMASO D’AQUINO, Summa contra Gentiles, lib. 
3, cap. 25, n. 13). Del resto, anche in Par. XXVIII 108 Dio viene definito come il «vero in che si queta ogne 
intelletto». 

85 Conv. III XV, 8 (corsivo mio). 

86 «E però l’umano desiderio è misurato in questa vita a quella scienza che qui avere si può, e quello punto non 
passa se non per errore, lo quale è di fuori di naturale intenzione», Conv. III XV, 9 (corsivo mio). 

87 Par. IV 131-132. 

88 «Il dubbio genera il desiderio di sapere; questo conduce alla verità, dalla quale germoglia un nuovo 
dubbio e un nuovo desiderio e una verità ulteriore, e così via “di collo in collo” […] Il dubbio indica lo 
sforzo intellettuale attivo proprio della speculazione filosofica»: L. PERTILE, «La punta del disio»: storia di una 
metafora dantesca, «Lectura Dantis», VII, 1990, pp. 3-28: 9; si veda anche ID., La punta del disio. Semantica del 
desiderio nella “Commedia”, Fiesole, Cadmo, 2005, alle pp. 23-25 per la relazione e, secondo lo studioso, inter-
cambiabilità, dei termini dubbio-disio e derivati. 

89 G. BARUCCI, Paradiso IV, in Lectura Dantis Bononiensis, a cura di C. Galli ed E. Pasquini, X, 2021, pp. 
51-72: 61. 

90 Ivi, p. 62. 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

37 
 
 

sapere è parte integrante della ricerca di Dio che sostiene tutta la terza cantica».91 Dunque, pur 
rimanendo invariati, rispetto al Convivio, la dinamica del processo conoscitivo92 e il principio aristo-
telico secondo cui la natura non opera invano (nihil facit frustra), l’esito delle argomentazioni è op-
posto rispetto a quello del trattato. Ancora una volta, come nei casi precedenti, anche se lettori e 
commentatori antichi non avevano conoscenza del trattato, le premesse aristoteliche dell’argomen-
tazione dovevano comunque risultare evidenti.93 Si può dunque ipotizzare che, nella ripresa di que-
sti concetti in associazione al capovolgimento delle conclusioni, sia presente una implicita ritratta-
zione interna delle posizioni precedenti da parte dell’autore, o almeno una sua piena consapevo-
lezza del cambiamento di posizione rispetto a quanto sostenuto nel Convivio. 

Altri indizi potrebbero condurre in questa direzione, legati in particolare all’uso della metafora 
conviviale nel Paradiso. La metafora della mensa a base di cibo-sapienza intellettuale e dottrinale 
viene utilizzata infatti anche nella terza cantica,94 ma è solo dopo aver attraversato i primi sette cieli 
ed essere giunto nel cielo delle stelle fisse che anche le metafore conviviali iniziano ad assumere un 
significato mistico.95 In Par. XXIV 1-9, in particolare, Beatrice rivolge un’invocazione ai beati, e più 
in specie agli apostoli apparsi in trionfo con Cristo e Maria, definiti come «sodalizio eletto a la gran 
cena / del benedetto Agnello», il cui desiderio è sempre appagato («la vostra voglia è sempre 
piena»), proprio grazie alla costante fruizione della gloria divina concessa da Cristo stesso; è lui 
infatti ad assicurare tale sazietà («il qual vi ciba / sì»). Successivamente, la donna cerca di intercedere 
per Dante, augurandosi che il pellegrino possa pregustare, «per grazia di Dio», ciò che cade dalla 
mensa dei beati. Ella chiede dunque che i santi si rivolgano a «l’affezione immensa» del pellegrino 
e che lo irrorino della loro sapienza. La metafora conviviale viene dunque declinata in senso mistico 
sulla scorta di precisi richiami scritturali.96 Come nota Maldina, «i rapporti tra gli elementi della 
scena conviviale sono immutati rispetto al Convivio»:97 i beati rappresentano i “pochi” ammessi a 
partecipare a un banchetto presso cui ci si nutre di una sapienza totalizzante, da cui cadono fram-
menti minimi, mentre Dante si trova ai piedi di esso, in una posizione intermedia tra gli eletti e gli 
esclusi dal pasto. Tuttavia, accanto alla fedele ripresa dell’immagine emergono anche alcune signi-
ficative differenze: mentre infatti nel Convivio Dante si accosta volontariamente alla «beata mensa», 

 
 

 

91 PERTILE, La punta del disio cit., p. 152. 

92 Che avviene secondo un moto di dilatazione, paragonabile a una serie di segmenti, in sé finiti e 
ordinati; cfr. Conv. IV XIII, 1-7. 

93 Si veda per esempio Benvenuto da Imola: «Et addit: “e giunger puollo”; bene dicit, nam impossibile 
est procedere in infinitum in causis finalibus, eo quod desiderium humanum esset vacuum et inane, ut patet 
secundo metaphysicae; “se non ciascun disio sarebbe frustra”; cum tamen naturaliter omnes desiderent scire»: DDP, 
ad loc. (corsivo mio). 

94 Cfr. Par. V 37-39, in cui si stabilisce l’equivalenza cibo-dottrina: «convienti ancor sedere un poco a 
mensa, / però che ’l cibo rigido c’hai preso, / richiede ancora aiuto a tua dispensa»; Par. X 22-25: «Or ti 
riman, lettor, sovra ’l tuo banco, / dietro pensando a ciò che si preliba, / s’esser vuoi lieto assai prima che 
stanco. / Messo t’ho innanzi: omai per te ti ciba». 

95 Si veda in tal senso Par. XXIII 43-44, in cui la “mente”, sede della ragione, si dilata oltre la sua misura 
nel gustare le “vivande spirituali” («dape»), ovvero le «schiere / del trïunfo di Cristo» (vv. 19-20). 

96 «Beati qui ad cenam nuptiarum Agni vocati sunt»: Apoc. 19, 9. 

97 MALDINA, Raccogliendo briciole cit., p. 149. 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

38 
 
 

così come volontariamente è avvenuto attraverso il suo apprendistato filosofico, qui nella Commedia 
l’avvicinamento avviene «per grazia». Inoltre, è la natura del banchetto a costituire la vera differenza 
rispetto al trattato, poiché ciò di cui ci si nutre nella mensa paradisiaca e che consente un costante 
appagamento sembra essere proprio la conoscenza diretta di alcune realtà ultraterrene, totalmente 
escluse dal desiderium sciendi terreno e dalla mensa dei filosofi secondo il Convivio. Tutti questi ele-
menti comporterebbero «un sostanziale superamento del banchetto, tutto terreno, di Conv. I, I».98 
Acqua, sete e sazietà vengono inoltre nuovamente utilizzate nell’accezione sapienziale già utilizzata 
riguardo all’episodio della samaritana in Purg. XXI: come già visto, infatti, il riferimento all’acqua e 
alla «sete natural» era presente già nel Convivio, ma nel trattato il «fonte vivo» in grado di saziare tale 
sete era rappresentato da «coloro che sanno», ovvero i pochi che avevano accesso alla «beata 
mensa» della scienza.99 Decisiva la differenza con i commensali di Par. XXIV: non sono infatti essi 
stessi “fonte” di chi sta ai piedi della mensa, ma a loro volta attingono da un «fonte» ben superiore, 
ovvero Dio stesso, unico in grado di saziare.100 Si potrebbe dunque affermare che il semplice desi-
derio di conoscenza viene declinato nei termini di un desiderio di partecipare alla gloria divina, che 
include anche quello di conoscere Dio stesso e di venire a conoscenza delle verità di fede, dal 
momento che da questa sollecitazione di Beatrice scaturirà la serie di “interrogazioni” da parte degli 
apostoli sulle tre virtù teologali. 
 
Conclusioni 
 

Sullo scarto di prospettiva tra le due opere non paiono esistere dubbi: la tensione conoscitiva 
che muove Dante pellegrino lungo il corso del viaggio ultraterreno mostra apertamente che il de-
siderio della conoscenza di Dio è presente nell’uomo anche nella vita terrena, e nulla può placare 
questo desiderio se non la rivelazione: ciò rappresenta un rovesciamento rispetto a quanto affer-
mato nel Convivio. Il dibattito che riguarda i rapporti tra le due opere interessa piuttosto il significato 
da attribuire a questo cambiamento di prospettiva. Come accennato in apertura, da un lato gli studi 
hanno portato a enfatizzare lo scarto tra le due opere, dall’altro la loro sostanziale continuità, giu-
stificando le divergenze in nome dei diversi generi letterari cui sono ascrivibili, e di conseguenza 
alle diverse prospettive e finalità dell’autore. Si tratta di interpretazioni che implicano due diverse 
concezioni del lavoro intellettuale dantesco: nel primo caso, infatti, il mutamento teorico riflette-

 
 

 

98 Ivi, p. 150. 

99 Conv. I I, 9. 

100 Cfr. per il desiderio saziato Apoc. 7, 16-17: «Non esurient amplius neque sitient amplius, neque cadet 
super illos sol neque ullus aestus, quoniam Agnus, qui in medio throni est, pascet illos et deducet eos ad 
vitae fontes aquarum, et absterget Deus omnem lacrimam ex oculis eorum». 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

39 
 
 

rebbe una genuina evoluzione del suo pensiero filosofico, tale da determinare nuovi obiettivi com-
positivi e una precisa valutazione della produzione precedente,101 mentre nel secondo il cambia-
mento di prospettiva corrisponderebbe a una strategia retorica dell’autore, che adatterebbe le pro-
prie tesi agli obiettivi specifici di ciascuna opera.102 

Certo non è possibile stabilire con certezza quali fossero le reali intenzioni autoriali, e per 
questo la questione è forse destinata a rimanere aperta. Si può tuttavia notare che il sistema meta-
forico utilizzato da Dante non costituisce mai un mero ornamento retorico, ma uno strumento 
concettuale che si rende depositario dell’evoluzione del pensiero dantesco.103 Come si è visto, il 
testo del Convivio svolge una funzione centrale nello sviluppo di una semantica allegorica sapien-
ziale, poiché fornisce il materiale metaforico che verrà poi ripreso e sviluppato nella Commedia.104 
Tuttavia, la continuità lessicale viene utilizzata da Dante per rivelare discontinuità concettuali pro-

 
 

 

101 In quest’ultimo senso ha ragionato Pasquale Porro, secondo cui la tensione irrisolta tra universalità 
e naturalità del desiderio di conoscenza che caratterizza il progetto del Convivio ha, a un certo punto, iniziato 
a mostrare i suoi limiti nella mente di Dante. Secondo lo studioso, dunque, proprio la mancata risoluzione 
di tale tensione potrebbe essere stata una delle motivazioni intrinseche e teoriche dell’interruzione del trat-
tato: «La presa in carico del compito dell’allargamento dell’umanità, ovvero l’opzione pratica verso l’effettiva 
universalità del sapere, porta Dante a scegliere il volgare per aggirare parzialmente gli impedimenti soggettivi, 
e a contrarre il desiderio naturale per aggirare parzialmente gli impedimenti oggettivi, ma tutto ciò è ancora 
insufficiente, perché solo pochi uomini conducono a buon fine questo percorso facilitato e ridotto, pochi 
uomini diventano filosofi, e pochi uomini – di conseguenza – diventano davvero felici. […] Proprio la 
frazione tra l’incipit del Convivio e le tesi deflazionistiche avanzate nel III e nel IV trattato potrebbe aver spinto 
Dante a riconsiderare e riaprire i limiti del desiderio naturale di conoscenza, fino a parlare nella Commedia, in 
aperta antitesi con il Convivio, di “sete natural che mai non sazia”»: PORRO, «Avegna che pochi, per male cammi-
nare, compiano la giornata» cit., pp. 402-406. 

102 Si veda ancora in merito P. FALZONE, Il “Convivio” di Dante, in La filosofia in Italia al tempo di Dante, a 
cura di C. Casagrande e G. Fioravanti, Bologna, il Mulino, 2016, pp. 225-264, che in particolare mette in 
guardia dal rischio e limite di «considerare le opere di uno scrittore (non filosofo di professione) come 
semplici raccoglitori di “tesi”, di cui si può tranquillamente osservare la migrazione o la scomparsa, o even-
tualmente la metamorfosi, da un contenitore all’altro, rimanendo del tutto indifferenti, invece, ai mutamenti 
di prospettiva che si danno in questo passaggio, e che sono tanto più significativi quanto più esso avviene 
tra opere non riducibili allo stesso genere (come nel caso specifico, ove si passa da un commento filosofico 
a un poema cristiano)» (p. 251). Si veda anche in ID., Il “Convivio” di Dante secondo Maria Corti. Appunti e 
considerazioni, «Filosofia italiana», III, 2007, pp. 1-10: 3: «Prendere atto che la frattura esiste e non necessaria-
mente deve essere sanata è cosa che è possibile, in effetti, soltanto concedendo […] che il pensiero di Dante 
non somiglia ad una linea che sempre progredisce, bensì ad una linea che ora guadagna lo spazio che le si 
apre davanti, ora si dispone secondo le figure del circolo e della ripetizione». 

103 Sul valore teorico e la funzione della metafora in Dante, si veda almeno M. ARIANI, I “metaphorismi” 
di Dante, in La metafora in Dante, a cura di M. Ariani, Firenze, Olschki, 2009, pp. 1-57. 

104 «Dante fa riecheggiare nel suo testo spunti biblici e liturgici, che non solo gli conferiscono ulteriore 
nobiltà, ma cominciano a mettere in atto quella prassi di lettura su più livelli che si vuole insegnare al lettore. 
L’innalzamento stilistico e la moltiplicazione dei significati che derivano da questo procedimento metaforico 
sono coerenti rispetto al tentativo di dotare il Convivio di una certa allure scritturale»: TOMAZZOLI, Metafore e 
linguaggio figurato cit., p. 145; a proposito del sistema metaforico e allegorico del Convivio, si veda più in parti-
colare la sezione Ermeneutica: pluralità dei sensi nelle opere dantesche e nell’esegesi medievale, pp. 125-211. 



G. ARCARI, Sazietà, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025 

 

40 
 
 

fonde: è il caso della metafora della sete utilizzata nell’incipit di Purgatorio XXI e del sintagma con-
viviale «pan de li angeli» in Paradiso II. Si assiste inoltre, nel poema, a una risemantizzazione di 
metafore conviviali (emblematico il caso di Paradiso XXIV) in senso mistico, in cui il “cibo sapien-
ziale” presente nel trattato viene tramutato in banchetto spirituale, coincidente con la fruizione 
della gloria celeste. In generale, tutti questi elementi permettono al poeta di costruire, all’interno 
del “poema sacro”, una nuova gnoseologia, che si apre a una dimensione spirituale. 

Nel momento in cui l’insistita ed esibita ripresa, più o meno puntuale, di precisi sintagmi e 
metafore diventa depositaria di una variazione ideologica di tale portata, connessa alla concezione 
di beatitudine umana e di conseguenza alle finalità ultime dell’opera, risulta problematico liquidare 
in modo definitivo e incontrovertibile la memoria del complesso e impegnativo progetto del Con-
vivio, che occupò l’autore per diversi anni. Come ricorda Tavoni, 
 
è un ben noto abito mentale di Dante il ricostruire continuamente la propria autobiografia intellettuale at-
traverso allusioni testuali a momenti precedenti della sua opera, sia che il pubblico sia messo in grado di 
coglierli sia che non lo sia – salva restando la possibilità, per noi insondabile, che l’allusione potesse o magari 
dovesse essere colta nel circolo ristrettissimo ma forse decisivo, nella contingenza, di chi stava intorno al 
poeta.105 
 
La semantica legata alla sazietà, alla fame e alla sete di conoscenza potrebbe essere, in questo senso, 
un indizio di questo percorso di revisione autoriale interna che qui si è cercato di ripercorrere. 

 
 

 

105 M. TAVONI, Guido da Montefeltro dal “Convivio” all’“Inferno”, «Nuova rivista di letteratura italiana», 
XIII, 2010, pp. 167-198: 170. 


