ISSN 2974-7287 «Artes», IV, 2025
https://doi.org/10.60923 /issn.2974-7287/23551 https:/ /artes.unibo.it/

GIOVANNA ARCART*
Universita di Bologna

SAZIETA, FAME E SETE DI CONOSCENZA TRA CONVIIIO
E COMMEDILA: APPUNTI PER UNA SINTESI CRITICA

RIASSUNTO — Nel Convivio, Dante dichiara che la «scienzay, intesa come conoscenza razionalmente pet-
seguibile, «¢ ultima perfezione della nostra anima, nella quale sta la nostra ultima felicitade», e percio tutti gli
uomini sono soggetti al desiderio di essa. Tuttavia, affinché possa compiersi nella vita terrena, tale desiderio
deve necessariamente escludere dal proprio campo d’indagine gli elementi che trascendono la dimensione
razionale, ovvero le sostanze separate, tra cui Dio. Questa teoria viene tuttavia rovesciata nella Commedia,
dove emerge a piu riprese il desiderio di Dante-pellegrino di conoscere le realta ultraterrene e Dio stesso. 11
mutamento di prospettiva si manifesta in particolare attraverso 'uso di metafore legate alla sete, alla fame e
alla dimensione conviviale, gia presenti e sviluppate nel Comvivio come espressione del desiderio di cono-
scenza umano. L’articolo propone dunque una breve analisi volta a ricostruire e indagare tale sistema meta-
forico nelle due opere, ponendo a confronto 1 passaggi piu significativi e cercando di definire il significato e
le finalita del differente utilizzo delle metafore.

PAROLE-CHIAVE: desiderio; conoscenza; metafore; fame; sete

ABSTRACT — In Convivio, Dante states that «knowledge», conceived as wisdom attainable through rea-
son, is the «highest perfection of our soul, in which our supreme happiness is found» and that all human
beings are therefore driven by a desire for it. To be satisfied in earthly life, however, this desire must neces-
sarily exclude from its field of inquiry all the elements that transcend rational understanding — namely the
separated substances, including God. This theory is overturned in Commedia where the pilgrim Dante re-
peatedly expresses a desire to understand the realities of the afterlife and God himself. This shift in perspec-
tive is particularly evident in the use of metaphors related to thirst, hunger, and conviviality — images that
had been developed in Convivio as expressions of the human desire for knowledge. This paper offers a brief
analysis aimed at reconstructing and exploring this metaphorical system in the two works, comparing the
most significant passages and seeking to identify the meaning and purpose of the different ways the meta-
phors are used.

KEYWORDS: desire; knowledge; metaphors; hunger; thirst

* D4 glovanna.arcari@studio.unibo.it

Copyright © 2025 Giovanna Arcari 19
The text in this work is licensed under the Creative Commons BY License.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

Introduzione

La discussione circa la teoria della perfezionabilita del desiderio naturale di conoscenza
nell’opera di Dante ¢ di lungo corso, ed ¢ stata recentemente riassunta, tra gli altri, da Juan Varela-
Portas de Ordufia, che ha rilevato quanto la «narrazione Pietrobono-Nardi-Corti» sia stata forte-
mente ridimensionata nelle ultime decadi.' Secondo questa linea interpretativa, nel passaggio dal
Convivio alla Commedia si assisterebbe a una frattura di tipo filosofico e ideologico, in cui I'autore
abbandonerebbe gli eccessi del razionalismo aristotelico sperimentati nel trattato per subordinarlo
alla fede cristiana nel poema sacro. L.a messa in discussione di questa prospettiva ¢ dovuta in parte
alla decostruzione delle tradizionali categorie storiografiche da parte degli storici della filosofia, che
ha permesso di riconoscere la complessita del pensiero dantesco, non ascrivibile a nette e definite
correnti di pensiero.” Inoltre, il tema del desiderio di conoscenza nell’opera di Dante ¢ stato ulte-
riormente approfondito anche tramite importanti studi monografici sulla questione, tra i quali ri-
sulta ancora decisivo quello di Paolo Falzone.” Questi contributi hanno portato ad attenuare la
presunta frattura tra Convivio e Commedia e a rivalutare il ruolo del trattato nel percorso poetico e
filosofico di Dante in termini di conciliazione pit che di rottura.* I’interesse sull’argomento non &

! Secondo questa interpretazione, «Dante sarebbe passato da un momento filosofico, razionalista, aver-
roista, e percio “eterodosso”, culminante nel Convivio — e nella Monarchia, che a quel punto credevano con-
temporanea del Comvivio —, in cui avrebbe seguito 1 principi filosofici della “felicita mentale” (secondo la
fortunatissima e accettatissima formula di Maria Corti), a un momento teologico, tomista, e quindi “orto-
dosso” nella Commedia, in cui avrebbe finalmente dato valore alla necessaria azione della grazia per raggiun-
gere la menzionata “felicita”, impossibile in questa vita — almeno come stato stabile, permanente nel tempow:
J. VARELA-PORTAS DE ORDUNA, La crisi del “filosofismo puro” e le canzoni degli anni 1295-1300, in Dante ¢ il
prosimetro. Dalla “Vita nova” al “Convivio”, a cura di P. Borsa e A. M. Cabrini, «Quaderni di Gargnanon, V,
2022, pp. 131-141: 132. Si ricordano gli studi cui si fa riferimento: L. PIRTROBONO, I/ poema sacro. Saggio
d'una interpretazione generale della “Divina commedia”, Bologna, Zanichelli, 1915; B. NARDIL, Da/ “Convivio” alla
“Commedia”. Sei saggi danteschi, Roma, Istituto storico italiano per il Medioevo, 1960; M. CORTI, La felicita
mentale. Nuove prospettive per Cavalcanti e Dante, Torino, Einaudi, 1983. Per una riflessione storiografica sulla
questione, si veda anche G. FIORAVANTI, La felicita intellettuale: storiografia e precisazions, in Le felicita nel Medioevo,
a cura di M. Bettetini e F. D. Paparella, Lovain-La-Neuve, Féderation Internationale des Instituts d’Etudes
M¢édiévales, 2005, pp. 1-12.

2 Si veda la ricostruzione storiografica della questione realizzata da L. BIANCHI, I/ pane dei filosofi. Studi
su Dante ¢ la tradizione averroista, Roma, Aracne, 2024, in particolare il cap. II: L'averroismo di Dante: gualche
osservazione critica, pp. 105-167.

3 Ctr. P. FALZONE, Desiderio della scienza e desiderio di Dio nel “Convivio” di Dante, Bologna, 11 mulino, 2010.

4 «Nella mia personale “narrativa” il Convivio non ¢ quindi culmine di un periodo filosofico razionalista
ma tentativo fallito di correzione di rotta in senso attenuante e conciliatorion: VARELA-PORTAS DE OR-
DUNA, La crisi del “filosofismo puro” cit., p. 140; «Cosi concepito, il Convivio ¢ un’opera che tenta di riarmoniz-
zare forma e contenuto, bellezza e veritan: G. TOMAZZOLIL, Metafore ¢ linguaggio figurato nel Medjoevo e nell opera
di Dante, Venezia, Ca’ Foscari, 2023, p. 8.

20



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

tuttavia diminuito, e la critica continua a interrogarsi sulla questione, centrale per la comprensione
dell’evoluzione del pensiero del poeta.’

Anche a partire dalla valutazione del rapporto tra le due opere (nei termini dunque di discon-
tinuita o continuita) si ¢ sviluppato poi un ulteriore dibattito, relativo al grado di intenzionalita
autoriale con cui nella Commedia vengono ripresi problemi filosofici, sintagmi e canzoni del Convivio
e sul senso da attribuire a essi.’ La discussione ha visto opporsi da una parte i sostenitori della
presenza di un implicito intento palinodico da parte dell’autore,” dall’altra studiosi che tendono a
scartare tale ipotesi,” anche sulla scorta dei dati filologico-documentari (data la scarsa circolazione
e conoscenza del testo del Convivio all’epoca di diffusione della Commedia),’ oltre che narratologici.
Dato che Dante pellegrino compi il proprio viaggio nel 1300, si ritiene infatti improbabile che
Dante autore, volendo mostrarsi completamente redento entro quella data, abbia voluto alludere
esplicitamente a una fase di ‘deviazione intellettuale’ successiva a quel limite temporale'’ (ammesso
appunto che in tali termini si voglia intendere il progetto del Convivio, dove pero 'amore per la
filosofia e tutta 'avventura filosofica viene datata agli anni successivi alla morte di Beatrice).

5 Tra i contributi pit recenti sul tema, si vedano P. PORRO, «Avegna che pochi, per male camminare, compiano
la giornatay. 1 ideale della felicita filosofica e i snoi limiti nel “Convivio” dantesco, «Freiburger Zeitschrift fiir Philoso-
phie und Theologie», LIX, 2012, pp. 389-406; G. FIORAVANTI, Desiderio ¢ limite della conoscenza in
Dante, in Forme e oggetti della conoscenza nel XIV secolo. Studi in ricordo di Maria Elena Reina, a cura di L. Bianchi
e C. Crisciani, Firenze, SISMEL — Edizioni del Galluzzo, 2014, pp. 7-20.

¢ Dibattito che si potrebbe sommariamente riassumere nei termini presentati da Pertile: «la questione
preliminare da discutere, e su cui prendere partito, ¢ se le riprese del Convivio nella Commedia siano da consi-
derarsi un fatto privato o pubblico: se siano cioe episodi interni, superati nel corso dell’evoluzione naturale
del pensiero del poeta e come tali vadano studiati, [...] o esperienze intellettuali che il poeta esibisce con
assoluto candore nella sua opera maggiore allo scopo di trarne lezioni esemplati a edificazione del lettore»,
L. PERTILE, Lettera aperta a Robert Hollander sui rapporti tra “Commedia” ¢ “Convivio”, «Electronic Bulletin of the
Dante Society of America», 1996.

7Tra i principali si ricordano R. HOLLANDER, Dante’s Deployment of “Convivio” in the “Comedy”, «Electro-
nic Bulletin of the Dante Society of America», 1996, e T. BAROLINI, I/ miglior fabbro: Dante ¢ i poeti della
“Commedia” (1984), Torino, Bollati Boringhieri, 1993. Piu recentemente si veda Ledda: «Potrebbe quindi
essere questo il primo momento |[...] di una linea importante e significativa nel poema, quella delle prese di
distanza dal Comvivio. Nonostante il prosimetro non fosse stato né finito né pubblicato, Dante segna infatti
ripetutamente le distanze dalle posizioni i presentate»: G. LEDDA, Lettura ¢ interpretazione del canto XXXI, in
Voci sul “Purgatorio” di Dante. Una nuova lettura della seconda cantica, a cura di Z. G. Baranski e M. A. Terzoli,
Roma, Carocci, 2024, 11, pp. 829-859: 844.

8 In cul appunto si inserisce, tra gli altri, L. PERTILE, Lettera aperta a Robert Hollander cit.: «un Dante
insomma che, come si capisce leggendo la Commedia alla luce del Convivio, in segreto sperimenta, ricerca,
sbaglia e magari corregge il tiro, ma si guarda bene dal fare pubblica ammenda».

9 Si rimanda ancora a L. AZZETTA, La tradizione del “Convivio” negli antichi commenti alla “Commedia”: Andrea
Lancia, I'*“Ottimo commento” e Pietro Aljghiers, «Rivista di studi danteschi», I, 2005, pp. 3-34 e, piu recentemente,
ID., I/ “Convivio” e i snoi pin antichi lettori, <Testo. Studi di teoria e storia della letteratura e della critica», n.s.,
XXXII, 2011, pp. 229-238.

10°Si vedano a tal proposito le considerazioni di M. VEGLIA, Dante leggero, Roma, Carocci, 2017, in
particolare 1 primi tre capitoli (Dante priore ¢ la genesi della “Commedia”, I priovato di Dante e il tempo della “Com-
media”, Beatrice e il traviamento di Dante).

21



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

Uno dei passaggi centrali sul tema ¢ costituito da Convivio 111 XV, dove Dante dichiara che il
desiderio naturale di conoscere proprio di ogni uomo, per essere portato a compimento nella vita
terrena, deve necessariamente escludere dal proprio campo d’indagine gli elementi che trascendono
la dimensione razionale e sono percio imperscrutabili, ovvero le sostanze separate, tra cui Dio. I
passaggio ¢ diventato centrale nel dibattito anche in ragione del cambiamento di prospettiva cui
tale teoria ¢ sottoposta nella Commedia. Nel poema, infatti, il desiderio di Dante pellegrino di cono-
scere Dio e le realta ultraterrene viene ribadito a piu riprese, e alcuni passaggi del poema negano la
possibilita di una beatitudine terrena raggiungibile unicamente tramite la conoscenza razio-
nale." Certo la diversita di orientamento e di finalita delle due opere sembrerebbe segnalare fin da
subito un cambiamento di prospettiva, dal momento che il Convivio si propone di garantire e indi-
care una felicita terrena, mentre la Commedia mostra 'approdo a una beatitudine ultraterrena.'”

Pur essendo lo scarto di prospettiva tra le due opere gia ampiamente riconosciuto dalla critica,
il presente contributo si propone di indagare ulteriormente la questione attraverso I'analisi delle
metafore legate alla sete, alla fame e alla sazieta, immagini che gia nel Convivio rappresentavano il
desiderio umano di sapere. Questo sistema metaforico rivela infatti una particolare densita seman-
tica: la retorica utilizzata nella Commedia sembra talvolta richiamare la questione della perfezionabi-
lita del desiderio di conoscenza presentata nel Convivio. 1.’analisi intende ricostruire le trasformazioni
di significato che queste metafore subiscono nel passaggio da un’opera all’altra, offrendo cosi al-
cune considerazioni sul significato da attribuire a questa variazione ideologica e sui rapporti inter-
testuali tra 1 due testi.

Fame e sete come espressione del desiderio di conoscenza nel “Convivio”

La metafora che fonda tutta la struttura del Comwvivio e da cui trae il nome il titolo stesso
dell’opera ¢ quella del banchetto filosofico, derivata da una lunga tradizione letteraria, rintracciabile

11 Si fa riferimento per esempio a Purg. XXI 1-6 e Par. IV 124-132, citati e discussi da FALZONE,
Desiderio della scienza cit., in particolare nella sezione Dal “Convivio” alla “Commedia”, pp. 248-256; questi e altri
dei passi che verranno qui ripresi sono stati discussi anche da A. PEGORETTI, Paradiso 11 o della conoscenza, in
Lectura Dantis Bononiensis, X, a cura di C. Galli ed E. Pasquini, Bologna, Bononia University Press, 2021, pp.
5-30: 13-14, e da P. PORRO, Tra il “Convivio” ¢ la “Commedia”: Dante e il «forte dubitare» intorno al desiderio naturale
di conoscere le sostange separate, in 1308: eine Topographie historischer Gleichzeitigkeit, a cura di A. Speer e D. Wirmer,
Berlin - New York, De Gruyter, 2010, pp. 631-659: 639.

12 (Il tema della beatitudine perfetta, per forza di cose, esula percio dal Comvivio: uno scritto che mira
invece a perseguire, con ragioni filosofiche, cio che risulta naturalmente accessibile all'uomo; cio per cui,
detto in altre parole, sono sufficienti le forze intellettuali e morali dell’essere umano»: A. A. ROBIGLIO,
La sera del “Convivio”. Per un’ermenentica del progetto filosofico di Dante, dal “Convivio” alla “Commedia”, «Letture
classensiv, XXXVIIL: Le opere minori di Dante nella prospettiva della Commedia, ciclo a cura di M. Picone, volume
a cura di J. Bartuschat, Ravenna, Longo, 2009, pp. 63-82: 65.

22



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

sia nella letteratura di stampo filosofico' sia in quella biblica."* A essa ¢ indissolubilmente connessa
la metafora del cibo della conoscenza, che ebbe notevole fortuna in epoca medievale anche grazie
alla paraetimologia del termine sapientia derivata da Isidoro di Siviglia, secondo il quale il termine si
sarebbe sviluppato dal concetto di sapor: come il gusto ¢ funzionale a distinguere 1 sapori, cosi la
sapienza permette di distinguere la verita.”

Dalla metafora del cibo scaturisce, a sua volta, quella della fame: poiché infatti il cibo viene
utilizzato come metafora della sapienza, la fame, in quanto condizione di mancanza di nutrimento,
rappresenta il desiderio di conoscenza. Tale condizione ¢ infatti attribuita nel Convivio a coloro che
per vari motivi non possono dedicarsi al perseguimento della sapienza,' e per questo Dante invitera
«qualunque ¢ nella umana fame rimaso» a nutrirsi con la «vivanda» costituita dalle quattordici can-
zoni che avrebbero dovuto comporre il trattato, accompagnata dal «pane di biado e non di fru-
mento», ovvero dal relativo commento in lingua volgare."” Poco oltre, alla metafora della fame si
sovrappone, quasi inavvertitamente, quella della sete: «<sempre liberalmente coloro che sanno por-
gono della loro buona ricchezza alli veri poveri, e sono quasi fonte vivo, della cui acqua si refrigera

13 Circa le attestazioni piu antiche della metafora, Fioravanti indica in particolar modo il modello sug-
gerito nel Timeo di Platone, in cui all’inizio Socrate fa riferimento a un convito; tale testo sarebbe stato reso
noto attraverso le glosse di Bernardo di Chartres: cfr. D. ALIGHIERT, Convivio, a cura di G. Fioravanti, Milano,
Mondadori, 2019, p. 14.

14 Per quanto riguarda quest’ultima, Cesate Vasoli ha notato che all'interno del Conwvivio « riferimenti
relativi all’Antico Testamento concernono soprattutto alcuni testi dell’Ecclesiaste, dell’ Ecclesiastico, della Sa-
pienza e dei Proverbi, tutti relativi al gran tema della Sapienza divinas: C. VASOLI, La Bibbia nel “Convivio” ¢ nella
“Monarchia”, in Dante ¢ la Bibbia, a cura di G. Barblan, Firenze, Olschki, 1988, pp. 19-39: 21. Si veda anche
G. FIORAVANTTI, Presenge bibliche nel “Convivio” di Dante, in La Bibbia nella letteratura italiana, N: Dal Medjoevo al
Rinascimento, a cura di G. Melli e M. Sipione, Brescia, Morcelliana, 2013, pp. 249-257. In particolare, il testo
tradizionalmente indicato come quello a cui ricondurre la metafora conviviale ¢ un preciso passaggio Prox.
9, 1-5, in cui la domina Sapienza imbandisce un banchetto: «Sapientia aedificavit sibi domum, excidit colum-
nas septem; immolavit victimas suas, miscuit vinum et proposuit mensam suam. Misit ancillas suas ut voca-
rent ad arcem et ad excelsa civitatis: “Si quis est parvulus, veniat ad me”. Et insipientibus locuta est: “Venite,
comedite panem meum et bibite vinum quod mescui vobis™».

15 «Sapiens, dictus a sapore; quia sicut gustus aptus est ad discretionem saporis ciborum, sic sapiens ad
dinoscentiam rerum atque causarum; quod unum quodque disnoscat, atque sensu veritatis discernat»: ISI-
DORI HISPALENSIS EPISCOPL, Etymologiarum sive originum, a cura di W. M. Lindsay, Oxford, Clarendon, 1911,
t. I, lib. X 240. Paola Nasti ha messo in evidenza come, a partire dalla paraetimologia, il tema sia stato
sviluppato in termini di sapientia sapida «soprattutto dai monaci dell’XTI e XII secolo nei comment ai testi
salomonici, e in particolare in quelli al Cantico dei Canticir: P. NASTI, Favole d’amore ¢ «saver profondo». La tradi-
gdone salomonica in Dante, Ravenna, Longo, 2007, p. 95. Sull'impiego di metafore legate alla dimensione del
cibo in ambito medievale si veda anche il contributo di E. R. CURTIUS, Letteratura europea e Medioevo latino,
Firenze, La nuova Italia, 1992, pp. 154-156.

16 «Innumerabili quasi sono li ‘mpediti che di questo cibo sempre vivono affamati. Oh beati quelli pochi
che seggiono a quella mensa dove lo pane delli angeli si manucal e miseri quelli che colle pecore hanno
comune cibol: Conp. 11, 6-7 (cotsivo mio).

17 Si veda in merito B. NARDL, La “vivanda” e il “pane” del “Convivio” dantesco, nel suo Saggi e note di critica
dantesca, Milano-Napoli, Ricciardi, 1966, pp. 386-390.

23



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

la naturale sete che di sopra ¢ nominata».'® Come fa notare Naumann, non ¢ stata precedentemente
nominata alcune sete, ma se si prova a risalire all’aggettivo ‘naturale’, lo si ritrova riferito, sotto
forma di avverbio, al desiderio di sapere, nell'incipit del trattato, tramite un calco della Mezafisica
aristotelica: «tutti li uvomini naturalmente desiderano di sapere»."” 1l significato applicato alla metafora
della sete nel Convivio diventa esplicito piu avanti, quando il possesso della filosofia e della cono-
scenza viene indicato come I'unico elemento capace di portare a perfezione la condizione umana,
ed & dunque 'oggetto del desiderio tetreno, presentato proprio come una “sete”.”” Come gia notato
dalla critica, cosi come la metafora del banchetto e del cibo sapienziale, anche quella della fame e
della sete di conoscenza «affonda le sue radici nella Scritturay.”

«la sete natural che mai non saziay: il desiderio di conoscenza in “Purgatorio” XXI

Nella Commedia, e immagini legate alla dimensione del cibo, della sete, della fame e della sazieta
vengono sviluppate in un ampio ventaglio di motivi e significati, non necessariamente legati alla
dimensione del desiderio di conoscenza, da quello piu bassamente corporeo e comico (basti pen-
sare alle immagini culinarie evocate nei canti infernali dei barattieri o al pasto disumano di Ugolino)
a quello mistico e religioso. Data la complessita del tema, non ci soffermeremo qui sulle sue mol-
teplici sfaccettature,” ma verranno presi in considerazione alcuni casi tra i pit rilevanti in cui tali
metafore vengono utilizzate come metafora del processo conoscitivo.” Si tratta, come anticipato,

18 Comp. 11, 9 (corsivo mio).

19 «Von Durst war noch nicht die Rede gewesen, nur von naturale, nimlich dem naturale desiderio di sapere,
in dessen Formulierung fiir den Dichter schon die Rede schon die Gleichsetzung mit dem Speiseverlangen
lagy: W. NAUMANN, Hunger und Durst als Metaphern bei Dante, «Romanische Forschungen», LIV, 1940, pp.
13-36: 15.

20 Cfr. Comp. 111 V1, 7-8.

21 Siveda A. LANCI - F. TOLLEMACHE, “voce” sete, in Enciclopedia dantesca, disponibile online all'inditizzo
https:/ /www.treccani.it/enciclopedia/elenco-opere/Enciclopedia_Dantesca/ (ultima consultazione: 19 ot-
tobre 2025), in particolare la sezione 1/ tema della sete di sapere, che riporta una rapida rassegna di luoghi biblici
connessi alla sete e alla fame. Secondo gli studi di Paola Nasti, bisognerebbe tenere conto in particolare
anche della tradizione salomonica: «Nella tradizione esegetica [...] il fons signatus (Ct. 4, 12) e il puteus aguarum
viventinm quae fluunt impetn de Libano (Ct. 4, 15) sono identificati con il Cristo — sorgente viva — che emana
saggezza dissetando I'anima con la rivelazione dei segreti divinin: NASTI, Favole d’amore ¢ «saver profondos cit.,
p- 96. A questi riferimenti aggiungiamo inoltre Eec/. 15, 3-6, in cui la sapienza divina viene presentata come
una donna che nutre chi teme Dio con il pane dell'intelligenza e 'acqua della sapienza: «Cibabit illum pane
vitae et intellectus et aqua sapientiae salutaris potabit illum, et firmabitur in illa et non flectetur et confidet
in illam et non confundetur; et exaltabit illum prae proximis suis et in medio ecclesiae aperiet os eius et
adimplebit illum spiritu sapientiae et intellectus et stola gloriae vestiet illum; iucunditatem et exsultationem
thesaurizabit super illum et nomine aeterno hereditabit illum.

22 Per uno studio approfondito della questione alimentare all'interno delle due opere dantesche, si veda
D. CALLEGARI, Dante’s Gluttons: Food and Society from the “Convivio” to the “Comedy”, Amsterdam, Amsterdam
University Press, 2022.

23 Si veda ancora Enciclopedia dantesca alla “voce” sete cit., per la rassegna dei luoghi danteschi legati alla
sete ¢ alla fame e alle relative metafore.

24



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

di passaggi gia segnalati dalla critica, che qui si cerca di raccogliere in modo ordinato: in particolare,
ci si soffermera su Purg. XXI 1-6, Par. 11 10-12, Par. IV 124-132 e Par. XXIV 1-9.

Oltrepassando dunque le prime attestazioni della metafora della sete nel Purgatorio,”* passiamo
direttamente ai primi versi del canto XXI, in cui la “sete naturale” del Conmvivio entra improvvisa-
mente in scena. Alla fine di Purgatorio XX si annuncia in maniera del tutto esplicita la presenza di
un ardente desiderio di conoscenza in Dante pellegrino, riguardante le ragioni per cui il monte del
purgatotio & stato scosso da un terremoto seguito dal canto del Gloria,” e all’inizio del canto XXI
Dante pellegrino si mostra afflitto da una «sete natural». L’espressione sembra rievocare il desiderio
che costituiva il motore della ricerca conoscitiva su cui si basava il Convivio, e anche i commentatori
antichi riconducono l'espressione ‘sete natural’ alla citazione aristotelica della Metafisica, la stessa
che apre anche il Convivio.** 1.’esito che Dante attribuisce a tale sete & pero del tutto opposto a quello
da lui attribuito nel corso del trattato, poiché nella Commedia Pappagamento della sete naturale ¢
improvvisamente messo in discussione: essa, infatti, «mai non sazia / se non con I’acqua onde la
femminetta / samaritana domando la grazia».*” Si tratta, come noto, di un riferimento evangelico,
relativo all’episodio della samaritana presentato nel Vangelo di Giovanni,” in cui Gesu offre alla
donna un’«aquam vivamy» capace di saziare in eterno, diversamente dall’acqua terrena.”” 1l seguito
dell’episodio rimane legato alla dimensione del cibo, poiché i discepoli esortano Gesu a mangiare
e Gesu rispondera dichiarando che egli si nutre di un cibo diverso da quello terreno, che coincide
con la volonta del Padre.

Puo essere rilevante segnalare che, nella tradizione esegetica, 'episodio della samaritana ¢ stato
talvolta interpretato come metafora del processo conoscitivo dell’'uomo. Agostino d’Ippona spiega

24 Una prima comparsa del termine si trova nel canto XVIIL, vv. 1-4, in cui Dante pellegrino dichiara
di essere stimolato da una «nova sete», dopo la spiegazione di Virgilio sulla strutturazione del regno: «Posto
avea fine al suo ragionamento / I'alto dottore, e attento guardava / ne la mia vista s’io parea contento; / e
1o, cui nova sete ancor frugava [...]». Risulta chiaro che tale desiderio coincide con un desiderio di sapere, e
infatti a breve Dante pellegrino sollevera la questione relativa alla natura dell’amore.

25 «(Nulla ignoranza mai con tanta guerra / mi fé desideroso di sapere», vv. 145-146.

26 Si vedano per esempio I’Ottimo («Dice il filosofo che ogni uomo naturalmente disidera di sapere; e
questo ¢, ché lla scientia ¢ perfectione dell’anima infino ch’¢ col mortale corpo, e ciascuna cosa di natura
tende nella sua perfectione»: Ottimo commento alla “Commedia”, a cura di G. B. Boccardo, M. Corrado e V. Ce-
lotto, Roma, Salerno, 2018, t. II, p. 1125); Pietro Alighieri («naturalis sitis, idest desiderium sciendi, unde
Aristoteles in principio Metaphysicae ait: omnes hominis natura scire desiderant, humanitus»: Dante Dart-
mouth Project, disponibile on/ine all'inditizzo https:/ /dante.dartmouth.edu/, da qui in avanti, DDP, ad /loc.);
Benvenuto da Imola («la sete natural, idest, desiderium sciendi; nam omnes naturaliter scire desiderants:
DDP, ad /loc.); e Francesco da Buti («l_a sete natural, questa sete ¢ lo desiderio del sapere, et ¢ in de 'uomo
naturalmente: impero che dice lo filosofo: Omnes homines natura scire desideranty: DDP, ad /oc.). Occorre
tuttavia tenere presente che 'Ottimo e Pietro Alighieri conoscevano il trattato e lo utilizzarono nei loro
commenti, anche se citandolo raramente in modo diretto; si veda in merito AZZETTA, La tradizione del “Con-
vivio” cit.

27 Purg. XX1 1-3.
28 Cfr. Eu. Io. 4, 1-34.

2 «Omnis, qui bibit ex aqua hac, sitiet iterum; qui autem biberit ex aqua, quam ego dabo ei, non sitiet
in aeternum; sed aqua, quam dabo ei, fiet in eo fons aquae salientis in vitam aeternamy»: . lo. 4, 13-14.

25



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

infatti che i cinque uomini con cui la donna ha intrattenuto relazioni rappresenterebbero i cinque
sensi,” i quali costituiscono i soli strumenti della conoscenza umana fino all’eta della ragione come
conseguenza del peccato originale.” 1l marito assente della donna rappresenterebbe invece lo spi-
rito razionale umano, il quale, illuminato dalla luce divina, puo giungere alla conoscenza delle realta
spitituali e ultraterrene.’” Nella Glossa ordinaria” troviamo inoltre Iidentificazione di Sicar con il
«gentilis populus» e, piu interessante, il fors Jacob con il «naturalis intellectusy; la richiesta di Gesu di
avere acqua da parte della donna corrisponde ancora allo scopo di stimolare sia la sua fede sia la
ragione, affinché, ancora una volta, sia stimolata a indagare le realta divine.”* I «aquam vivamy» &
dunque interpretata come lo Spirito Santo, in grado di donare la fede e la rivelazione delle verita
divine, pur precisando che sara dato di sperimentare una sazieta completa soltanto al momento
della resurrezione.” Anche in questa tradizione il marito della donna ¢ identificato con lintelletto
razionale, che viene chiamato in causa per slegarsi dalla conoscenza puramente terrena e carnale ed
essere illuminato a una comprensione “spirituale” e non pit “carnale” dalle verita divine.”® Ber-
nardo di Chiaravalle definisce esplicitamente 'caquam vivam» dell’episodio della samaritana nei
termini di «aqua sapientiae», intendendo una sapienza di tipo ultraterreno,” mentre Tommaso
d’Aquino, nel commento al Vangelo di Giovanni, dichiara che l'acqua rappresenta la grazia dello
Spirito Santo, la profondita del pozzo simboleggia la profondita del senso delle Sacre Scritture e
della sapienza divina, e spiega che la preghiera ¢ quel pozzo da cui si puo attingere 'acqua salvifica

30 «Est ergo alius intellectus, ut quinque viri intellegatur quinque corpotis sensusy, De diversis guaestioni-
bus, De diversis quaestionibus octoginta tribus: CC SL (= Corpus Christianorum, Series Latina) 44A, a cura di A.
Mutzenbecher, Turnhout, Brepols, 1975.

31 «Istis itaque carnalibus quinque sensibus prima hominis aetas imbuitur necessitate naturac mortalis,
qua ita post peccatum primi hominis nati sumus».

2 «*“Voca” ergo, inquit, “virum tuum”, id est spiritum qui est in te, quo potest homo intellegere spiri-
talia, si eum lux veritatis inlustret; ipse adsit, cum loquor tibi, ut spiritalem aquam possis accipere».

3 Ctr. Evangelinm secundum loannem cum glossa ordinaria, a cura di M. Morard, citata dalla versione online
Glossae Scripturae Sacrae electronicae, disponibile all’indirizzo https://gloss-e.itht.cars.fr/ (ultima consultazione:
19 ottobre 2025).

3 «lesus sedens supra fontem petit a primitiva Ecclesia quam de gentibus elegerat potum fidei qua in
eum credatur, petit a natura potum rationis qua conditor et redemptor investigetu.

% «Promittit satietatem Spiritus que fiet in resurrectione, quia apud eum est fons vite quo inebriabun-
.

36 «T'u sensualis voca rationalem intellectum quo ut viro regaris, tu que modo carnaliter sapis, hunc ego
lux et caput viri illuminabo. Quasi: hec que dico non carnaliter ut tu animalis facis sed spiritualiter sunt
intelligenda, et ductu rationis accipienda et ideo tu para intellectum mihi».

37 «Invenit sibi fontem hortorum, puteum aquarum viventium, et cum samaritana potatur aqua sapien-
tiae salutaris, ut non sitiat in aeternum»: BERNARDUS CLARAEVALLENSIS, I natali sancti Victoris, sermo 2, in
Sermones 111, Roma, Editiones Cistercienses, 1970 («Sancti Bernardi opera», VL.1), p. 34.

26



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

della sapienza.” Inoltre, Tommaso dimostra di conoscete I’esegesi agostiniana e concorda nell’in-
terpretare il matito della donna come lintelletto razionale.”” Risulta dunque evidente la ricorrenza,
nella tradizione esegetica, del tema della ragione naturale e dell'intelletto razionale, che viene sti-
molato per essere irrorato da un’«aquam vivamy» di natura spirituale e divina capace di condutrlo a
una comprensione piu profonda e trascendente del reale.

I commentatori antichi della Commedia sembrano del resto avere presente parte di questa tra-
dizione esegetica. I.’Ottimo ricollega innanzitutto la sete di conoscenza che caratterizza Dante pel-
legrino al dettato aristotelico,” e definisce successivamente 'acqua come sapienza divina; a sua
volta, questa sarebbe metafora della visione di Dio, in grado di donare la vera beatitudine.” Pietro
Alighieri identifica 'caquam vivam» con la grazia divina, da cui deriva la possibilita di conoscere
compiutamente ogni cosa.”” Benvenuto da Imola indica una possibile coincidenza con il tema
dell’«aqua sapientiae»; identifica infatti la «sete naturaly con il desiderio di sapere aristotelico,” e

3 «Requirendum est quid intelligatur per aquam. Et dicendum, quod per aquam intelligitur gratia Spi-
ritus Sancti»; «Per altitudinem, seu profunditatem putei, intelligitur sacrae Scripturae profunditas, et sapien-
tiae divinaey; «hauritorium autem quo aqua sapientiae salutaris hauritur, est oratio; lac. I, 5: “si quis indiget
sapientia, postulet a Deo”»: TOMMASO D’AQUINO, Super Evangelium S. loannis lectura, caput 4, lectio 2 (per
tutte le citazioni si fa riferimento all’ Editio Ieonina tiportata nel Corpus Thomisticum, consultabile online all'in-
dirizzo https:/ /www.corpusthomisticum.otrg/; ultima consultazione: 19 ottobre 2025). Si veda in metito R.
IMBACH, De agua: Philosophische nnd theologische Diskussionen iiber das Wasser im Mittelalter, in Wasser in der mittel-
alterlichen Kultur, a cura di G. Huber-Rebenich, C. Rohr e M. Stolz, Betlin, de Gruyter, 2017, pp. 17-35, in
part. la sezione Wasser als Metapher der Lebre, pp. 26-30.

3 «Vir autem iste, secundum Augustinum, est intellectus»; «woca virum tuum, idest, rationabilem intellec-
tum advoca, quo spiritualiter et intelligibiliter intelligas quod modo carnaliter sapis; e veni hue, intelligendo
ducta rationex; «voca virum tuum, idest intellectum, ut intelligas me»: TOMMASO D’AQUINO, Super Evange-
lium 8. loannis lectura cit., caput 4, lectio 2.

40 «Dice il filosofo che ogni uomo naturalmente disidera di sapete; e questo ¢, ché lla scientia ¢ perfec-
tione dell’anima infino ch’¢ col mortale corpo, e ciascuna cosa di natura tende nella sua perfectionen: Ottimo
commento alla “Commedia” cit., t. 11, p. 1125.

4 «E dice che questa sete si satia con quella acqua della sapientia di Cristo, la quale la Sammaritana
domando a Jesu; della quale parla santo loanni nello Evangelio, capitolo IIII [...] Or di’, e piu veramente,
che lla sete naturale, della quale patla qui I'autore, si ¢ la somma beatitudine, la quale ciascuno mortale si
come sua perfectione desidera, e la quale non si satia se non con l'acqua di vita etterna, cio¢ con la visione
di Dio; la quale visione contenta apieno ciascuna anima che per gratia ad essa viene»: w4, pp. 1125-1126.

4 «Continuando se auctor ad praecedentia dicit, quod naturalis sitis, idest desiderium sciendi, unde
Aristoteles in principio Metaphysicae ait: omnes hominis natura scire desiderant, humanitus, in aqua hujus
seculi non extinguitur, idest in scientia mundana, sed in divina gratia, quae est aqua viva, a qua manat possi-
bilitas omnia sciendi»: DDP, ad /oc.

43 «lLa sete natural, idest, desiderium sciendi; nam omnes naturaliter scire desiderant; cuius ratio videtur
quia unusquisque appetit naturaliter perfici»: v, ad loc.

27



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

concorda sul fatto che la scienza costituisca la perfezione dell’anima, ma riconosce che tale perfe-
zione sara possibile soltanto nell’aldila, e sara resa possibile dalla grazia dello Spirito Santo.* C’¢
dunque accordo sul fatto che la scienza costituisca la perfezione della natura umana, ma essa potra
realizzarsi soltanto in un secondo momento, nella vita ultraterrena.

Nel momento in cui sceglie di riprendere la figura della samaritana, Dante doveva dunque
conoscere la tradizione esegetica legata all’episodio evangelico; la scelta di questo preciso passo
potrebbe del resto essere stata legata alla presenza dell’elemento dell’acqua e della sete, funzionale
alla risemantizzazione in termini sapienziali nel passaggio dal Convivio alla Commedia. Egli infatti,
evocando direttamente il dettato aristotelico, lo porta a un esito diverso rispetto a quello presentato
nel Convivio. Se nel trattato veniva postulata la possibilita che il desiderio umano venisse saziato
tramite il perfezionamento della ragione umana e la conseguente esclusione del desiderio divino,
nella Commedia si dichiara esplicitamente che la sete naturale puo essere saziata soltanto da un in-
tervento divino, a prescindere dalle sfumature che si possano attribuire al senso dell’<aquam vivam»
(sapienza divina, Spirito Santo, grazia divina...). La critica dantesca ha gia avuto modo di segnalare
il ribaltamento che questa formulazione rappresenta rispetto a quanto sostenuto nel Convivio; in
definitiva, secondo tali teorie, la felicita non puo essere realizzata pienamente nella vita terrena, ma
soltanto in un secondo momento, nella vita ultraterrena.”

Sara significativo notare, a questo punto, che dopo il riferimento alla saziabilita del desiderio
di conoscenza viene messa al centro la condizione di Virgilio, che nel ricambiare il saluto dell’anima
di Stazio appena comparsa, non puo fare a meno di dichiarare tristemente la propria esclusione
dalla pace augurata: «“Nel beato concilio / ti ponga in pace la verace corte / che me rilega ne
Petterno essilio”».* In seguito, Virgilio dimostra di essere mosso dallo stesso desiderio conoscitivo
di Dante, espresso nuovamente tramite la metafora della sete;"’ ¢ dunque la prima volta che Virgilio
non ¢ pil costretto a rimandare i quesiti di Dante all’attesa di una risposta a Beatrice.” 11 chiari-
mento circa le cause del terremoto non puo effettivamente basarsi su spiegazioni puramente razio-
nalistiche, poiché si tratta di un fenomeno spirituale,” e sara Stazio, poeta che, secondo il racconto

# «Ideo dicit: che mai non sazia, appetitum animi, se non con 'acqua, scilicet viva, quae est gratia
Spiritus sancti, onde, idest, aqua, la femminetta samaritana adimando la grazia, cum dixit: Domine, da mihi
de hac aqua ut non sitiam in aeternum, sicut scribitur Joannis IV capitulo»: 7, ad loc.

4 «Nella Commedia la prospettiva di Convivio 111, 15 ¢ dunque ribaltata [...] Tanto la tesi del Convivio si
discosta da quella tomasiana, quanto il senso di questi versi le ¢ invece omogeneo, sicché non sembra im-
proprio sostenere, con Nardi (attraverso Tommaso), che nella Commedia “mortalis ista felicitas [...] ad im-
mortalem felicitatem ordinatut™»: FALZONE, Desiderio della scienza cit., pp. 251-252; per il confronto con
Tommaso, Falzone rimanda in particolare a Summae Theologiae, 1-11%¢, quaestio 111, articulus 8.

46 Purg. XXI 16-18.

47«81 mi die, dimandando, per la cruna / del mio disio, che pur con la speranza / si fece la mia sete
men digiuna»: Purg. XXI 37-39. Per un’ulteriore analisi della metafora della sete in questi canti, si veda
A. BATTISTINL, L acqgua della samaritana e il fuoco del poeta (Purg. XXI-XXII), nel suo La retorica della salvezza,
Bologna, 11 mulino, 2016, pp. 165-196.

48 Si ricordi Purg. XVIII 46-48: «Quanto ragion qui vede, / dir ti poss’io; da indi in 12 t’aspetta / pur a
Beatrice, ch’¢ opra di fede».

¥ «Libero ¢ qui da ogne alterazione: / di quel che I ciel da sé in sé riceve / esser ci puote, e non d’altro,
cagionen: Purg. XX1 43-45.

28



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

dantesco, si converti al cristianesimo nel corso della sua vita, a dare le dovute spiegazioni.”” Non a
caso, dunque, sara lui, e non Virgilio, a spiegare al pellegrino le cause sovrannaturali del fenomeno,
saziando cosi la sete di conoscenza di Dante pellegrino tramite una spiegazione di natura sovran-
naturale.”’ Se ci si sofferma sulla questione del desiderio di sapere in relazione a Virgilio, una sfu-
matura nuova assumono le definizioni date dal poeta pagano ai limbicoli, rispettivamente in Puryg.
111 40-44 («e disiar vedeste sanza frutto / tai che sarebbe lor disio quetato, | ch’etternalmente ¢ dato lor
per lutto: / io dico d’Aristotile e di Plato / e di molt’altri»; corsivi miei) e Inf. IV 40-42 («Per tai
difetti, non per altro rio, / semo perduti, e sol di tanto offesi / che sanza speme vivemo in disio;
corsivi miei). Se nel Convivio si sosteneva che in terra il desiderio della conoscenza di Dio fosse del
tutto assente, in tale passo esso ¢ riconosciuto gia nella vita terrena ed ¢ ancora presente anche
nell’aldila, dove diventa anzi il carattere fondante della condizione infernale dei limbicoli, poiché
destinato a non essere mai appagato. Il riferimento al desiderio perennemente insoddisfatto dei
filosofi potrebbe evocare dunque la tragica limitatezza dell’ottica del Convivio: la fiducia nel fatto
che la ragione, escludendo il desiderio del guid divino, potesse condurre all’appagamento di ogni
desiderio, e dunque alla beatitudine terrena, insufficiente tuttavia in ottica ultraterrena.”

Sembra infine opportuno ricordare che con i canti di Stazio si apre una riflessione poetica
scandita dall'incontro con vari amici e poeti (Forese, Bonagiunta Orbicciani, Guido Guinizzelli,
Arnaut Daniel), cui fara seguito I'entrata nel paradiso terrestre e I'incontro con Beatrice. La rifles-
sione sul ruolo dell’'intelletto naturale e sulla poesia classica e virgiliana, capace soltanto di alludere

> Sull’interpretazione della figura di Stazio si veda R. MONTANO, La filosofia cristiana, nel suo Dante
[filosofo e poeta. Nuova edizione rifatta di “Storia della poesia di Dante”, a cura di F. Bruni, Roma, Salerno, 2016, pp.
332-344, che propone di identificare la sapienza di Stazio con la controversa categoria di ‘filosofia cristiana’
proposta da E. GILSON, Lo spirito della filosofia medioevale, Brescia, Morcelliana, 1969, la quale assumerebbe
uno statuto intermedio tra sapienza pagana e verita rivelate; sulla scorta di questo studio si veda anche
A. MAZZUCCHL, Purgatorio XXI: Stazio tra istanze metaletterarie e nuovi livelli di verita. Una lettura (anche per imma-
gini), Lectura Dantis Bononiensis, V111, a cura di C. Galli ed E. Pasquini, Bologna, Bononia University Press,
2018, pp. 37-58, in particolare: «Egli, rivelando nuove verita impossibili da attingere per Virgilio [...], rap-
presenta anche — o forse soprattutto — un nuovo paradigma gnoseologico, un superiore livello di verita, [...]
in concorde complementarieta con la prima guida, di cui proprio in questi canti si enfatizzano i limiti di una
razionalita non potenziata dalla Grazia» (p. 54).

51 «Cosl ne disse; e pero ch’el si gode / tanto del ber quant’e grande la sete, / non saprei dir quant’el
mi fece prode»: Purg. XXI 73-75. Lo scarto tra i due destini (Virgilio e Stazio) potrebbe essere segnalato
anche da alcuni echi intertestuali del canto successivo, Purg. XXII, con Inf. 1V, individuati da BATTISTINI,
Lacqua della samaritana cit., pp. 193-194.

52 §i vedano in merito le osservazioni di Luca Catlo Rossi: «si tratta, a ben riflettere, di un castigo
terribile, perché congela queste anime in una situazione di stallo senza uscita, le priva di soddisfare la sete
naturale di conoscenza (“Tutti i uomini naturalmente desiderano di sapere”, Cone. 1, 1) che si appaga piena-
mente solo nella contemplazione di Dio [...] E tanto piu forte sara il peso del castigo se applicato, come
Dante intuisce subito e come si scoprira fra poco, ai maggiori poeti classici e ai maggiori filosofi, ossia agli
intellettuali che hanno posto al centro della loro esistenza ’attivita conoscitiva, e che nella collocazione
oltremondana scoprono di aver fallito miseramente»: L. C. ROSSI, Canto I1/. Autoincoronazione poetica nel limbo,
in Lectura Dantis Romana. Cento canti per cento anni. Inferno: 1, canti - X111, a cura di E. Malato e A. Mazzucchi,
Roma, Salerno, 2013, pp. 131-161.

29



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

alle realta ultraterrene, ma non di raggiungerle, costituisce dunque 'inizio di una riflessione poetica
pitt ampia; infatti, come spiega Ariani,”

il dittico Purg. XXI-XXII [...] sta i per aprire un processo di autoanalisi che portera Dante [...] a divenire,
in termini paolini, vir sapiens, finalmente dotato di una sapientia non piu inquinata dalla mondana stultitia. Di
qui ingegnosa strutturazione del dittico sull’insistita trama della sete sapienziale.

Potrebbe non essere un caso che un simile processo di autoanalisi si apra proprio con una ritratta-
zione, almeno interna, delle posizioni del Convivio, o comunque con un profondo cambio di pro-
spettiva rispetto a esse.

Pane, fame e sazieta nel “Paradiso”
)

Anche in Paradiso viene posta 'equivalenza tra sete e desidetio,” occasionalmente anche di
conoscenza,” ma nel Paradiso 1a metafora della sete viene utilizzata frequentemente anche per rap-
presentare il desiderio di ricongiungimento al divino spetimentato sia dal pellegrino-poeta,” sia
dalle anime beate.” Nel passaggio dal Convivio alla Commedia la metafora della sete viene dunque
utilizzata principalmente come espressione del desiderio di Dio, mentre le metafore legate alla fame
e alla sazieta — e in generale all’ambito alimentare — sono utilizzate come espressione di un desiderio
di tipo intellettuale.” Accanto a questo tipo di espressioni, che evocano normalmente la curiosita

5 M. ARIANI, La dolee sapienza di Stazio, in Esperimenti danteschi. Purgatorio 2009, a cura di B. Quadrio,
Genova-Milano, Marietti 1820, 2010, pp. 198-224: 199.

54 Si veda per esempio Par. XI 100-101: «E poi che, per la sete del mattiro, / ne la presenza del Soldan
superbay.

55 Si veda Par. X 88-89: «Qual ti negasse il vin de la sua fiala / per la tua sete», e pitt avant (vv. 121-
123): «Or se tu I'occhio de la mente trani / di luce in luce dietro a le mie lode, / gia de 'ottava con sete
rimani»; Par. XVII 7-12: «“Manda fuor la vampa / del tuo disio”, mi disse, “si ch’ella esca / segnata bene de
la interna stampa: / non perché nostra conoscenza cresca / pet tuo patlare, ma perché t'ausi / a dir la sete,
si che 'uom ti mesca’™.

56 Par. 11 19-21: «lLa concreata e perpetiia sete / del deiforme regno cen portava / veloci quasi come ’l
ciel vedete.

57 Par. VIII 34-35: «Noi ci volgiam coi principi celesti / d’un giro e d’un girare e d’una sete». Anche
questo specifico senso attribuito alla sete, ovvero di desiderio di Dio e della sua visione, ¢ derivato dall’am-
bito scritturale: «Quemadmodum desiderat cervus ad fontes aquarum, ita desiderat anima mea ad te, Deus.
Sitivit anima mea ad Deum, Deum vivum; quando veniam et apparebo ante faciem Dei?» (Ps. 42, 2-3).

58 Alcuni esempi legati all’ambito della sazieta, della fame e del digiuno: «Ma si com’elli avvien, s’un
cibo sazia / e d’un altro rimane ancor la gola, / che quel si chere e di quel si ringrazia» (Par. 111 91-93); «se
disii / di noi chiarirti, a tuo piacer ti sazia» (Par. V 119-120); «Or per empierti bene ogne disio, / ritorno a
dichiararti in alcun loco, / perché tu veggi li cosi com’io» (Par. VII 121-123); «Ben supplico io a te, vivo
topazio / che questa gioia preziosa ingemmi, / perché mi facci del tuo nome sazio» (Par. XV 85-87); «sol-
vetemi, spirando, il gran digiuno / che lungamente m’ha tenuto in fame, / non trovandoli in terra cibo
alcuno. / [...] / Sapete come attento io m’apparecchio / ad ascoltar; sapete qual ¢ quello / dubbio che m’e
digiun cotanto vecchio”™ (Par. XIX 25-33); «E io a lei: “Se ’l mondo fosse posto / con 'ordine ch’io veggio
in quelle rote, / sazio m’avtrebbe cio che m’e proposto» (Par. XXVIII 46-48). Per quanto riguarda invece le

30



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

per una precisa questione che necessita di essere “saziata”, compaiono nella cantica anche alcuni
sintagmi legati al cibo, alla fame e all’ambito conviviale che richiamano in modo specifico la que-
stione della perfezionabilita del desiderio naturale di conoscenza.

Il primo caso significativo si trova in Par. 11, dove assistiamo alla ripresa di un preciso sintagma
utilizzato nel Convivio. Nell’incipit del trattato Dante, dopo aver lodato la perfezione della scienza e
aver affermato lesistenza dell'intrinseco desiderio di ogni uomo per essa, dichiara tuttavia che po-
chi sono coloro che possono soddisfarlo pienamente, e innumerevoli «li ’'mpediti che di questo
cibo sempre vivono affamati»,” esclamando poi: «Oh beati quelli pochi che seggiono a quella mensa
dove lo pane delli angeli si manuca! e miseri quelli che con le pecore hanno comune cibol».” Sembra
evidente, dato il contesto, che il sintagma ‘pane delli angeli’ indichi in tal caso la ‘scienza’, di cui
Dante ha appena parlato e che ¢ appena stata elogiata come mezzo capace di assicurare la perfe-
zione e la beatitudine umana. Come gia ampiamente segnalato, il sintagma costituisce un volgariz-
zamento dell’espressione panis angelorum presente in Ps. 77, 24-25,"" dove indica la manna discesa
dal cielo mandata da Dio per sfamare gli Ebrei nel deserto;”” un altro passo significativo normal-
mente indicato come riferimento & anche Sap. 16, 20, riferito sempre alla manna celeste. Sul grado
di originalita del significato sapienziale attribuito da Dante a tale espressione rispetto alla tradizione
esegetica biblica si ¢ sviluppato un fecondo dibattito, che oscilla tra la tendenza a segnalare la di-
stanza del sintagma dantesco dal significato eucaristico tradizionalmente attribuitogli, e la riscoperta
di tradizioni esegetiche affini al senso sapienziale utilizzato dal poeta.”* Luca Bianchi ha inoltre

metafore legate al gusto in relazione al contatto con il divino e alla conoscenza di Dio, si veda M. ARIANI,
Dante, la “dulcedo” e la dottrina dei ‘sensi spirituali’, in Miscellanea di studi in onore di Clandio 1 arese, a cura di G. Cer-
boni Baiardi, Manziana, Vecchiarelli, 2001, pp. 113-139.

59 Conv. 11, 6.
0 Comn. 11, 7.

o1 «et pluit illis manna ad manducandum et panem caeli dedit eis: panem angelorum manducavit homo»
(cotsivo mio).

02 Cfr. Ex. 16, 2-36.

03 «Angelorum esca nutrivisti populum tuum et paratum panem de caelo praestitisti illis sine labore» (corsivo
mio).

4 Secondo gli studi di Fioravanti, il sintagma era noto all’epoca soprattutto grazie al suo utilizzo in
ambito liturgico, in particolare grazie a due inni composti da Tommaso d’Aquino per la solennita del Corpus
Domini, in cui il sintagma fa riferimento al sacramento eucaristico; per questo lo studioso ritiene che il signi-
ficato sapienziale del sintagma utilizzato da Dante sia piuttosto originale: cfr. G. FIORAVANTIL, I/ pane degli
angeli nel “Convivio” di Dante, in Nutrire il corpo, nutrire I'anima nel Medioevo, a cura di C. Crisciani e O. Grassi,
Pisa, ETS, 2017, pp. 191-200. La valenza eucaristica ¢ sostenuta in modo piu forte da A. CAMOZZI PISTOJA,
Testo come encarestia. 1ingnaggio parabolico nel “Convivio” di Dante, «Studi danteschi», LXXXIV, 2019, pp. 57-99.
Altri studi hanno messo in luce il fatto che I'interpretazione sapienziale del panis angelorum non costituisca in
realta un caso isolato: Baranski rileva la presenza di un’esegesi sapienziale del pane-sapienza nei Sermones
super “Cantica canticornm” di Bernardo di Chiaravalle (cfr. Z. G. BARANSKI, Dante ¢ i segni. Saggi per una storia
intellettnale di Dante Aljghieri, Napoli, Liguori, 2000, pp. 98-99), tesi ripresa e approfondita da Nasti nel suo
gia citato studio sulla tradizione salomonica (cfr. NASTI, Favole d’amore cit.). Anche Maldina rileva I'esistenza
di un’esegesi sapienziale riguardo al panis angelorum del salmo 77, presente per esempio nelle glosse di Ugo

31



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

recentemente segnalato la presenza dell’associazione tra la metafora del pane e la sapienza profana
nella tradizione esegetica medievale anteriore a Dante,” oltre ad aver sottolineato 'importanza, per
lo sviluppo della metafora del pane-sapienza, della tradizione esegetica legata a 7 Ep. Cor. 3, 2 («lac
vobis potum dedi») e Ep. Hebr. 5, 14 («perfectorum autem est solidus cibusy) su cui filosofi medie-
vali quali Enrico di Gand e Tommaso d’Aquino istituirono la distinzione tra la conoscenza elemen-
tare della rivelazione cristiana e il senso pitt profondo della dottrina teologica.” Occorre comunque
tenere presente che non necessariamente occorre istituire una rigida distinzione tra I’accezione eu-
caristica del termine e quella puramente sapienziale, dal momento che la sapienza-filosofia del Con-
vivio scaturisce dalla Sapienza divina incarnata da Cristo;"” per questo, secondo Nardi il panis angelo-
rum del Convivio riassumerebbe in sé sia la sapienza umana sia quella divina, proprio perché la mas-
sima sapienza coincide con ’essenza divina gia in Aristotele.” Iinterpretazione sapienziale del panis
angelornm doveva comunque essere nota a Dante e risultare funzionale per adattarsi alla metafora
conviviale, inserendosi nella lunga tradizione esegetica legata al’immagine del cibo della cono-
scenza e del banchetto spirituale.

Secondo alcuni studiost, rispetto al Convivio il sintagma ‘pan de li angeli’ nel canto 11 del Paradiso
implicherebbe poi uno spostamento di significato, poiché mentre nel Convivio la ‘scienza’ dantesca
rappresentata sembrava includere indistintamente sapere umano e scienza divina,” nel caso di Par.

di Saint-Cher, ma che piu in particolare si sarebbe sviluppata nell’ambito delle glosse ai Vangeli, che costi-
tuirebbero «la pitt compatta e costante trafila di interpretazioni in chiave sapienziale del pane biblico» utiliz-
zata anche da Dante nel Convivio: N. MALDINA, Raccogliendo briciole. Una metafora della formazione dantesca tra
“Convivio” e “Commedia”, «Studi danteschi», LXXXI, 2009, pp. 131-164.

5 Cfr. L. BIANCHI, «INo/i comedere panem philosophorum inutiliters. Dante Alighieri and Jobn of Jandun on Philo-
sophical “Bread”, «Tijdschrift voor Filosofie», LXXV, 2013, pp. 335-355, ora nel suo 1/ pane dei filosofi cit., pp.
41-62. In particolare, lo studioso riporta un esempio tratto dalle glosse al De consolatione philosophiae di Boezio
di Guglielmo di Conches (cfr. pp. 52-53).

06 Cfr. BIANCHL, I/ pane dei filosofi cit., pp. 49-51.

07 «Una lunga tradizione associava 'immagine muliebre della sapienza veterotestamentatia alla figura di
Cristo-Logos e riconosceva il nome proprio del Figlio nella sapienza |...]; e sin dai tempi del Convivio Dante
aveva tentato un’eclettica sintesi tra la sgphia di matrice classica, 'immagine biblica e salomonica della sa-
pienza e la visione giovannea del Cristo-Verbo»: A. MAZZUCCHI, Canto X1. Per una genealogia della sapienza, in
Lectura Dantis Romana. Cento canti per cento anni, a cura di E. Malato e A. Mazzucchi, t. I11/1: Paradiso. Canti I-
XV1I, Roma, Salerno, 2015, pp. 315-350: 328.

8 Cfr. B. NARDI, Ne/ mondo di Dante, Roma, Edizioni di storia e letteratura, 1944, pp. 50-53; si veda
anche ID., La “vivanda” ¢ il “pane” cit., p. 386: «per “pane de li angeli” si deve intendere la verita filosofica e
teologica che essi spezzano dalla cattedra ai loro scolari».

0 Tale ¢ 'interpretazione data anche da A. BUFANO - A. MELLONE, “voce” pane, in Enciclopedia dantesca
cit.

32



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

IT esso indicherebbe soltanto la sapienza rivelata, come suggerito anche dalla gran parte dei com-
mentatori, sia antichi” sia moderni.”" Una possibile conferma del fatto che al panis angelorum di Par.
IT venga attribuito da parte di Dante un significato sapienziale di tipo teologico potrebbe essere
rinvenuta nel significato assunto dalla manna (cui il panis angelorum ¢ assimilato nel salmo 77) in Par.
XIL," dove 'amore per la «verace manna» che caratterizza san Domenico satebbe proprio 'amore
per la sapienza divina, resa nota agli uomini tramite le Scritture e la teologia.

Anche supposto che il sintagma assuma dunque nel Paradiso un significato sapienziale e piu
propriamente teologico, crediamo tuttavia che non sia questo scarto di significato I'aspetto piu
rilevante del passaggio paradisiaco. Secondo Pegoretti, che tra I'altro limita notevolmente la diffe-
renza di significato del sintagma nei due diversi contesti,” le modifiche sostanziali, nel passaggio
da un’opera all’altra, sarebbero due. In primo luogo, 'operazione compiuta nei confronti del pub-
blico, poiché all'intento “divulgativo” del Convivio si oppone nel Paradiso un’esclusivita del pubblico,
che pone Dante autore e pellegrino in una posizione addirittura superiore a quei “pochi” ai quali si
sta tivolgendo, che devono anzi seguitlo scrupolosamente, in nome della grazia concessagli.”* In
secondo luogo, ed ¢ I'elemento piu significativo per la presente analisi, nella Commedia si dichiara
che 1l «pan de i angeli» in terra da vita, ma non puo dare sazieta («vivesi qui ma non sen vien
satollo»). Se dunque si ritiene che anche in Par. 11 il sintagma assuma un significato sapienziale, per
quanto variato rispetto al Convivio, si puo affermare che nel canto II del Paradiso Dante sostiene
proprio 'opposto di quanto dichiarato in Conp. IV X111, 5-7, dicendo che in terra «nel desiderare
della scienza successivamente finiscono li desiderii e vienesi a perfezione». Infatti, anche volendo
ritenere che il «pan de li angeli» di Par. II indichi esclusivamente la teologia, esso non potrebbe
comunque garantire una sazieta completa in terra («qui»). Il riferimento alla sostanziale insaziabilita
del desiderio naturale doveva essere percepita anche dagli antichi, dato che Pietro Alighieri rimanda

70 Jacomo della Lana lo identifica in modo generico con la «contempiatione della vertude» (IACOMO
DELLA LANA, Commento alla “Commedia”, a cura di M. Volpi, Roma, Salerno, 2009, t. 111, p. 1728); 'Ottimo
con Dio stesso («E dice che sono pochi e che per tempo dirizano il collo, che circunda la gola, al pane de li
angeli [cioe a contemplare Idio|»: Ottimo commento alla “Commedia” cit., t. 111, p. 1349); Pietro Alighieri (I) lo
identifica sia con Dio che con la sua scienza, ovvero la teologia (DDP, ad /oc.); Benvenuto da Imola la fa

coincidere esclusivamente con la scienza divina o teologia, e cosi anche Francesco da Buti e Giovanni da
Serravalle (DDP, ad loc.).

71 §i veda per esempio CHIAVACCI LEONARDI (DDP, ad /oc.), BUFANO - MELLONE, “voce” pane cit.,
e, piu recentemente, MALDINA, Raccogliendo briciole cit., pp. 154-155.

2 «Ma per amor de la verace manna / in picciol tempo gran dottor si feon: Par. XII 84-85.

73 Il “pane degli angeli” del Convivio e quello di Paradiso 11 non sembrano distanti e raccolgono entrambi
tutto quel complesso di conoscenze necessarie ad avvicinarsi, pur imperfettamente, alla conoscenza degli
arcana Dei: PEGORETTI, Paradiso 11 o della conoscenza cit., p. 11.

7 «Voialtri pochi che drizzaste il collo / pet tempo al pan de li angeli, del quale / vivesi qui ma non
sen vien satollo, / metter potete ben per I’alto sale / vostro navigio, servando mio solco / dinanzi a 'acqua
che ritorna equale»: Par. 11 10-15.

33



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

a Purg. XX1 nel commentare il passo,” e anche altri commentatori fanno riferimento all’impossibi-
lita di una completa sazieta in vita.” Risulta dunque chiaro che questo passaggio si inserisce nella
serie di riflessioni, presenti nel poema, sull’'insaziabilita del desiderio conoscitivo terreno.

L’enfasi sul tema risulta particolarmente significativa in quanto posta all'inizio della cantica, in
una sezione ancora “proemiale”. La riflessione sull’ambito conoscitivo viene segnalata inoltre dalla
presenza della metafora nautica, che prosegue la serie avviata nell’incipit del Purgatorio.”” B stato gia
ampiamente segnalato dalla critica come tale viaggio nautico si presenti in termini opposti rispetto
a quello di Ulisse, che tento con i propri mezzi di solcare '«alto mare aperto» da cui tuttavia non
fece piu ritorno.” Oltre al richiamo interno alla Commedia, potrebbe essere tuttavia utile suggerire
anche la variazione subita dalla metafora rispetto al Convivio, poiché anche li la metafora nautica
veniva sfruttata come immagine volta a rappresentare lo svolgimento della trattazione filosofica:”

Poi che proemialmente ragionando, me ministro, ¢ lo mio pane [nelllo precedente trattato con sufficienza
preparato, lo tempo chiama e domanda la mia nave uscir di porto; per che, dirizzato 'artimone della ragione
all’ora del mio desiderio, entro in pelago con isperanza di dolce cammino e di salutevole porto e laudabile
nella fine della mia cena.

La trattazione autoriale ¢ ancora una volta paragonata a una nave, pronta a salpare dal porto. In
questo caso, tuttavia, gli strumenti della navigazione sono chiaramente umani: la vela che dirige la
nave («artimoney) ¢ costituita infatti dalla ragione, ed essa ¢ sospinta dal vento del desiderio. La
speranza ¢ che il percorso sia dolce e che possa concludersi in un approdo sicuro e «laudabile nella
fine». Ben diversa, dunque, la situazione della Commedia, in cui la nave poetica dantesca non ha
potuto risparmiarsi di attraversare il «mar si crudele» dell'inferno e la visione delle «perdute genti»
in nome dell’itinerario salvifico da compiere. Inoltre, al binomio del tutto umano ragione-desiderio,
strumenti diretti dall’autore stesso della nave-trattazione, nella Commedia si sostituiscono entita ben

5 «De quo pane, subdit hic auctor quod in hoc mundo vivitur sed non saturatur — ut tangit etiam iste
auctor supra in Purgatorio in capitulo XXI°: La sete natural che mai non satia [Purg. XXI 1]» (111 redazione),
DDP, ad loc.

76 Cosl per esempio sottolineano Benvenuto da Imola («Ma non sen vien satollo, idest, non ad satieta-
tem, quia non quietatur animus humanus in ista vita»), Francesco da Buti («“ma non si vien satollo”; cioe
non si trova piena refezione dell’anima in questa vita; ma si in vita eterna: in questo mondo ’anima non puo
essere perfettamente contenta, e pero dice 'autore che qui si vive; ma non si sazia 'anima de la dottrina
celeste), ’Anonimo fiorentino («I/7pesi qui: impero quello che scienza € qui vita, impercio che chi ha scienza,
avvegnaché muoia corporalmente, ello vive in fama. Mai non si vien satollo: cio ¢ che ’l nostro desiderio
non si contenta, se non nell’ultima felicitade, la quale non ¢ in questo mortal mondo, si com’¢ detto»), mentre
tra 1 contemporanei lo evidenzia ancora CHIAVACCI-LEONARDI, DDP, ad /oc.

7 «Per correr miglior acque alza le vele / omai la navicella del mio ingegno, / che lascia dietro a sé mar
si crudele»: Purg. 1 1-3. Su questa immagine si veda ora P. RUGGERI, Le immagini nantiche in funzione di metafore
testuali nella “Commedia”, «1.’Alighieri. Rassegna dantescar, LXI1/2, 2023, pp. 49-67.

8 Per la questione si veda L. BATTAGLIA RICCI, Ancora sulla struttura narrativa della “Commedia”, «Giot-
nale storico della letteratura italiana», CLVI, 1979, pp. 481-510: 490; si confronti lo studio nel complesso
per un’attenta analisi della presenza della vicenda di Ulisse nella Commedia.

7 Com. 111, 1.

34



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

superiori:” ¢ infatti Minerva, dea della sapienza, a “spirare” e quindi a far avanzare la nave, al posto
del desiderio; Apollo, normalmente interpretato come lispirazione poetica, ¢ colui che dirige, al
posto della ragione; e infine le Muse, rappresentanti le scienze e la tecnica dell'uomo, indicano le
stelle che permettono l'orientamento.”

La piu esplicita riflessione riguardante il desiderio di conoscenza si ha piu avanti, nella conclu-
sione di Par. IV. 1l canto si apre con uno scacco intellettuale di Dante pellegrino, presentato tramite
la celebre immagine dell’uomo affamato posto tra due cibi.” Sin dall’inizio, dunque, la conoscenza
¢ presentata ancora una volta tramite 'immagine del cibo della conoscenza e della fame di sapere.
Tutto il canto ¢ inoltre segnato dal tema ricorrente del desiderio, poiché in questi termini ¢ rappre-
sentato I'ardore conoscitivo del pellegrino.*’ Beatrice scioglie il dubbio, suscitando la gratitudine di
Dante pellegrino per la delucidazione ricevuta, il quale dichiara:

To veggio ben che gia mai non si sazia
nostro intelletto, se ’1 ver non lo illustra
di fuor dal qual nessun vero si spazia.

Posasi in esso, come fera in lustra,
tosto che giunto I’ha; e giugner puollo:
se non, ciascun disio sarebbe frustra.

Nasce per quello, a guisa di rampollo,
a pi¢ del vero il dubbio; ed ¢ natura
ch’al sommo pinge noi di collo in collo.
(Par. IV 124-132)

L’espressione «mai non si sazia / nostro intelletto» riecheggia la «sete natural che mai non sazia» di
Purg. XXI, di cui questo passaggio costituisce il completamento e la spiegazione. Infatti, qui si di-
chiara che I'intelletto umano non puo raggiungere 7ai la sazieta (si presume dunque neppure in
terra, come invece sostenuto nel Conmpivio) se non tramite la verita «di fuor dal qual nessun vero si
spazia», ovvero Dio stesso, poco prima reso tramite la metafora del «fonte ond’ogne ver derivan,
da cui ¢ scaturito il discorso di Beatrice, paragonato a un «santo rio»: un nuovo riferimento, dunque,
a una sete saziata tramite un’acqua di grazia ultraterrena. Inoltre, intelletto si placa definitivamente
(«posasti in esso») soltanto dopo aver raggiunto proprio quel «verox» assoluto che permette la cono-
scenza di ogni cosa. Infatti, poiché anche il desiderio di conoscenza deve avere un fine, questo non

80 Cft. Par. 11 7-9. Per il tema delle invocazioni, si veda G. LEDDA, Invocazioni e preghiere per la poesia nel
“Paradiso”, in Preghiera ¢ liturgia nella “Commedia”, a cura di G. Ledda, Ravenna, Centro dantesco dei Frati
Minori Conventuali, 2013, pp. 125-154.

81 Sulla questione si veda A. CARRAIL, Le Muse nelle invocazioni del “Paradiso”, «Lettere italiane», LXX,
2018, pp. 16-37.

82 Cfr. Par. IV 1-9.

83 Si vedano i vv. 10-12: «lo mi tacea, ma ’l mio disir dipinto / m’era nel viso, e ’l dimandar con ello, /
pit caldo assai che per parlar distinto»; vv. 16-18: «“Io veggio ben come ti tira / uno e altro disio, si che tua
cura / sé stessa lega si che fuor non spira»; vv. 70-72: «Ma perché puote vostro accorgimento / ben penetrare
a questa veritate, / come disiri, ti fard contentor; vv. 115-117: «Cotal fu 'ondeggiar del santo rio / ch’usci
del fonte ond’ogne ver deriva; / tal puose in pace uno e altro disio».

35



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

puo essere altro che Dio, sommo intelligibile.** E Iintelletto puo raggiungerlo («giugner puolloy):
viene data inoltre un’argomentazione specifica a quest’asserzione, la stessa utilizzata nel Convivio
ma, come Visto, piegata a una tesi opposta. Nel trattato, infatti, la legge di finalita aristotelica, per
cul in natura non puo esistere una potenza creata senza che venga ridotta completamente all’atto,
portava a ritenere che il desiderio naturale «in ciascuna cosa ¢ misurato secondo la possibilitade
della cosa desiderante: altrimenti anderebbe in contrario di se medesimo, che impossibile ¢; e la
Natura 'averebbe fatto indarno, che & anche impossibile».*” Cio implicava che il desiderio naturale,
essendo conforme alle possibilita umane per necessita, dovesse esaurirsi gia in terra nel limite delle
stesse facolta umane.* Qui nel Paradiso, invece, si impiega ancora il principio di causalita aristotelico
(«ciascun disio sarebbe frustrar), per affermare che 'uomo necessariamente deve poter giungere al
possesso della verita assoluta, ovvero di Dio.

In questo passaggio, dunque, non soltanto viene ribadita la necessita della rivelazione, cosa che
era avvenuta gia in Purg. XXI, ma viene anche confermata ’esistenza in terra del desiderio “natu-
rale” di conoscere Dio, negata invece nel Convivio, che sembra emergere nell’affermazione «¢ natura
/ ch’al sommo pinge noi di collo in collo».” Si tratta di una spiegazione che illumina il percorso di
Dante pellegrino, che in tutti i canti successivi sara segnato dal dubbio,” e nella dialettica di do-
mande e illuminazioni divine “scalera” il paradiso anche tramite la ragione per giungere al sommo
intellegibile. Inoltre, Barucci ritiene che, tramite evocazione di una possibile “vanita” del desiderio
(che sarebbe, appunto, frustra), «il canto IV costituisce la risposta a uno dei passi pit dolorosamente
belli del poema»,* ovvero il gia citato passo di Purg. 111 in cui Virgilio aveva ricordato i filosofi che
desiderarono «sanza frutto; solo il loro desiderio, dunque, fu realmente frustra, proprio perché non
lluminato da quel «ver di fuor dal qual nessun vero si spazia», mentre Dante si ¢ ormai avviato
verso un «percorso ascensionale del desiderio» che non lascera incompiuta la sua tensione.” Questo
passaggio segnala, nell’atto di intraprendere il percorso verso 'Empireo, che «anche il desiderio di

84 Si veda per esempio in merito Tommaso d’Aquino: «Tendit igitur desiderium naturale hominis in
sciendo ad aliquem determinatum finem. Hoc autem non potest esse aliud quam nobilissimum scibile, quod
Deus est. Est igitur cognitio divina finis ultimus hominis» (TOMMASO D’AQUINO, Summa contra Gentiles, 1ib.
3, cap. 25, n. 13). Del resto, anche in Par. XXVIII 108 Dio viene definito come il «vero in che si queta ogne
intellettoy.

85 Cony. 111 XV, 8 (corsivo mio).

80 «B pero 'umano desiderio ¢ misurato in questa vita a quella scienza che qui avere si puo, e quello punto non
passa se non per errore, lo quale ¢ di fuori di naturale intenzione», Conr. 111 XV, 9 (corsivo mio).

87 Par. IV 131-132.

85 «Il dubbio genera il desiderio di sapere; questo conduce alla verita, dalla quale germoglia un nuovo
dubbio e un nuovo desiderio e una verita ulteriore, e cosi via “di collo in collo” [...] Il dubbio indica lo
sforzo intellettuale attivo proprio della speculazione filosofican: L. PERTILE, «l_a punta del disioy: storia di una
metafora dantesca, Lectura Dantis», VII, 1990, pp. 3-28: 9; si veda anche ID., La punta del disio. Semantica del
desiderio nella “Commedia”, Fiesole, Cadmo, 2005, alle pp. 23-25 per la relazione e, secondo lo studioso, intet-
cambiabilita, dei termini dubbio-disio e derivati.

89 G. BARUCCI, Paradiso IV, in Lectura Dantis Bononiensis, a cura di C. Galli ed E. Pasquini, X, 2021, pp.
51-72: 61.

0 Ini, p. 62.

36



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

sapere ¢ parte integrante della ricerca di Dio che sostiene tutta la terza cantica».” Dunque, pur
rimanendo invariati, rispetto al Comvivio, la dinamica del processo conoscitivo™ e il principio aristo-
telico secondo cui la natura non opera invano (#:hil facit frustra), esito delle argomentazioni ¢ op-
posto rispetto a quello del trattato. Ancora una volta, come nei casi precedenti, anche se lettori e
commentatori antichi non avevano conoscenza del trattato, le premesse aristoteliche dell’argomen-
tazione dovevano comunque risultare evidenti.” Si pud dunque ipotizzare che, nella ripresa di que-
sti concetti in associazione al capovolgimento delle conclusioni, sia presente una implicita ritratta-
zione interna delle posizioni precedenti da parte dell’autore, o almeno una sua piena consapevo-
lezza del cambiamento di posizione rispetto a quanto sostenuto nel Convivio.

Altri indizi potrebbero condurre in questa direzione, legati in particolare all’'uso della metafora
conviviale nel Paradiso. I.a metafora della mensa a base di cibo-sapienza intellettuale e dottrinale
viene utilizzata infatti anche nella terza cantica,” ma ¢ solo dopo aver attraversato i primi sette cieli
ed essere giunto nel cielo delle stelle fisse che anche le metafore conviviali iniziano ad assumere un
significato mistico.” In Par. XXIV 1-9, in particolare, Beatrice rivolge un’invocazione ai beati, e pit
in specie agli apostoli apparsi in trionfo con Cristo e Maria, definiti come «sodalizio eletto a la gran
cena / del benedetto Agnellow, il cui desiderio ¢ sempte appagato («la vostra voglia ¢ sempre
piena»), proprio grazie alla costante fruizione della gloria divina concessa da Cristo stesso; ¢ lui
infatti ad assicurate tale sazieta («l qual vi ciba / si»). Successivamente, la donna cerca di intercedere
per Dante, augurandosi che il pellegrino possa pregustare, «per grazia di Dio», cio che cade dalla
mensa dei beati. Ella chiede dunque che i santi si rivolgano a «’affezione immensa» del pellegrino
e che lo irrorino della loro sapienza. L.a metafora conviviale viene dunque declinata in senso mistico
sulla scorta di precisi richiami scritturali.” Come nota Maldina, « rapporti tra gli elementi della
scena conviviale sono immutati rispetto al Convivior:”’ i beati rappresentano i “pochi” ammessi a
partecipare a un banchetto presso cui ci si nutre di una sapienza totalizzante, da cui cadono fram-
menti minimi, mentre Dante si trova ai piedi di esso, in una posizione intermedia tra gli eletti e gli
esclusi dal pasto. Tuttavia, accanto alla fedele ripresa dell'immagine emergono anche alcune signi-
ficative differenze: mentre infatti nel Convivio Dante si accosta volontariamente alla «beata mensa»,

N PERTILE, La punta del disio cit., p. 152.

92 Che avviene secondo un moto di dilatazione, paragonabile a una serie di segment, in sé finiti e
ordinati; cfr. Comw. IV X111, 1-7.

93 §i veda per esempio Benvenuto da Imola: «Et addit: “e giunger puollo”; bene dicit, nam impossibile
est procedere in infinitum in causis finalibus, eo quod desiderium humanum esset vacuum et inane, #/ patet
secundo metaphysicae; “se non ciascun disio sarebbe frustra”; cum tamen naturaliter omnes desiderent scires: DDP,
ad loc. (cotsivo mio).

94 Cfr. Par. V 37-39, in culi si stabilisce 'equivalenza cibo-dottrina: «convienti ancor sedere un poco a
mensa, / perd che 'l cibo rigido ¢’hai preso, / richiede ancora aiuto a tua dispensa»; Par. X 22-25: «Or d
riman, lettor, sovra ’l tuo banco, / dietro pensando a cio che si preliba, / s’esser vuoi lieto assai prima che
stanco. / Messo t'ho innanzi: omai per te ti ciba».

% Siveda in tal senso Par. XXIII 43-44, in cui la “mente”, sede della ragione, si dilata oltre la sua misura
nel gustare le “vivande spirituali” («dape»), ovvero le «schiere / del triunfo di Cristo» (vv. 19-20).

% «Beati qui ad cenam nuptiarum Agni vocati sunt»: Apoc. 19, 9.

97 MALDINA, Raccogliendo briciole cit., p. 149.

37



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

cosi come volontariamente ¢ avvenuto attraverso il suo apprendistato filosofico, qui nella Commedia
I'avvicinamento avviene «per grazia». Inoltre, ¢ la natura del banchetto a costituire la vera differenza
rispetto al trattato, poiché cio di cui ci si nutre nella mensa paradisiaca e che consente un costante
appagamento sembra essere proprio la conoscenza diretta di alcune realta ultraterrene, totalmente
escluse dal desiderinm sciends terreno e dalla mensa dei filosofi secondo il Conmvivio. Tutti questi ele-
menti comporterebbero «un sostanziale superamento del banchetto, tutto terreno, di Conv. I, 1».”
Acqua, sete e sazieta vengono inoltre nuovamente utilizzate nell’accezione sapienziale gia utilizzata
riguardo all’episodio della samaritana in Purg. XXI: come gia visto, infatti, il riferimento all’acqua e
alla «sete natural» era presente gia nel Convivio, ma nel trattato il «fonte vivor in grado di saziare tale
sete era rappresentato da «coloro che sannow, ovvero i pochi che avevano accesso alla «beata
mensa» della scienza.” Decisiva la differenza con i commensali di Par. XXIV: non sono infatti essi
stessi “fonte” di chi sta ai piedi della mensa, ma a loro volta attingono da un «fonte» ben superiore,
ovvero Dio stesso, unico in grado di saziare."” Si potrebbe dunque affermare che il semplice desi-
derio di conoscenza viene declinato nei termini di un desiderio di partecipare alla gloria divina, che
include anche quello di conoscere Dio stesso e di venire a conoscenza delle verita di fede, dal
momento che da questa sollecitazione di Beatrice scaturira la serie di “interrogazioni” da parte degli
apostoli sulle tre virtu teologali.

Conclusioni

Sullo scarto di prospettiva tra le due opere non paiono esistere dubbi: la tensione conoscitiva
che muove Dante pellegrino lungo il corso del viaggio ultraterreno mostra apertamente che il de-
siderio della conoscenza di Dio ¢ presente nel’'uomo anche nella vita terrena, e nulla puo placare
questo desiderio se non la rivelazione: cio rappresenta un rovesciamento rispetto a quanto affer-
mato nel Convivio. 11 dibattito che riguarda i rapporti tra le due opere interessa piuttosto il significato
da attribuire a questo cambiamento di prospettiva. Come accennato in apertura, da un lato gli studi
hanno portato a enfatizzare lo scarto tra le due opere, dall’altro la loro sostanziale continuita, giu-
stificando le divergenze in nome dei diversi generi letterari cui sono ascrivibili, e di conseguenza
alle diverse prospettive e finalita dell’autore. Si tratta di interpretazioni che implicano due diverse
concezioni del lavoro intellettuale dantesco: nel primo caso, infatti, il mutamento teorico riflette-

98 Jyi, p. 150.
99 Comp. 11, 9.

100 Cfr. per il desiderio saziato Apoc. 7, 16-17: «Non esurient amplius neque sitient amplius, neque cadet
super illos sol neque ullus aestus, quoniam Agnus, qui in medio throni est, pascet illos et deducet eos ad
vitae fontes aquarum, et absterget Deus omnem lacrimam ex oculis eorumy.

38



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

rebbe una genuina evoluzione del suo pensiero filosofico, tale da determinare nuovi obiettivi com-
positivi e una precisa valutazione della produzione precedente,"”’ mentre nel secondo il cambia-
mento di prospettiva corrisponderebbe a una strategia retorica dell’autore, che adatterebbe le pro-
prie tesi agli obiettivi specifici di ciascuna opera.'”

Certo non ¢ possibile stabilire con certezza quali fossero le reali intenzioni autoriali, e per
questo la questione ¢ forse destinata a rimanere aperta. Si puo tuttavia notare che il sistema meta-
forico utilizzato da Dante non costituisce mai un mero ornamento retorico, ma uno strumento
concettuale che si rende depositario dell’evoluzione del pensiero dantesco.'”” Come si ¢ visto, il
testo del Convivio svolge una funzione centrale nello sviluppo di una semantica allegorica sapien-
ziale, poiché fornisce il materiale metaforico che verra poi ripreso e sviluppato nella Commedia.""
Tuttavia, la continuita lessicale viene utilizzata da Dante per rivelare discontinuita concettuali pro-

101 In quest’ultimo senso ha ragionato Pasquale Porro, secondo cui la tensione irrisolta tra universalita
e naturalita del desiderio di conoscenza che caratterizza il progetto del Convivio ha, a un certo punto, iniziato
a mostrare 1 suoi limiti nella mente di Dante. Secondo lo studioso, dunque, proprio la mancata risoluzione
di tale tensione potrebbe essere stata una delle motivazioni intrinseche e teoriche dell’interruzione del trat-
tato: «La presa in carico del compito dell’allargamento dell’'umanita, ovvero 'opzione pratica verso I'effettiva
universalita del sapere, porta Dante a scegliere il volgare per aggirare parzialmente gli impedimenti soggettivi,
e a contrarre il desiderio naturale per aggirare parzialmente gli impedimenti oggettivi, ma tutto cio € ancora
insufficiente, perché solo pochi uomini conducono a buon fine questo percorso facilitato e ridotto, pochi
uomini diventano filosofi, e pochi uomini — di conseguenza — diventano davvero felici. [...] Proprio la
frazione tra Uincipit del Convivio e le tesi deflazionistiche avanzate nel 111 e nel IV trattato potrebbe aver spinto
Dante a riconsiderate e riaprire i limiti del desiderio naturale di conoscenza, fino a patlare nella Commedia, in
aperta antitesi con il Convivio, di “sete natural che mai non sazia”»: PORRO, «Avegna che pochi, per male canmi-
nare, compiano la giornatay cit., pp. 402-400.

102 §i veda ancora in merito P. FALZONE, 1/ “Convivio” di Dante, in La filosofia in Italia al tempo di Dante, a
cura di C. Casagrande e G. Fioravanti, Bologna, il Mulino, 2016, pp. 225-264, che in particolare mette in
guardia dal rischio e limite di «considerare le opere di uno scrittore (non filosofo di professione) come
semplici raccoglitori di “tesi”, di cui si puo tranquillamente osservare la migrazione o la scomparsa, o even-
tualmente la metamorfosi, da un contenitore all’altro, rimanendo del tutto indifferenti, invece, ai mutamenti
di prospettiva che si danno in questo passaggio, e che sono tanto piu significativi quanto piu esso avviene
tra opere non riducibili allo stesso genere (come nel caso specifico, ove si passa da un commento filosofico
a un poema cristiano)» (p. 251). Si veda anche in ID., I/ “Convivio” di Dante secondo Maria Corti. Appunti e
consideragions, «Filosofia italiana», 111, 2007, pp. 1-10: 3: «Prendere atto che la frattura esiste e non necessaria-
mente deve essere sanata € cosa che ¢ possibile, in effetti, soltanto concedendo [...] che il pensiero di Dante
non somiglia ad una linea che sempre progredisce, bensi ad una linea che ora guadagna lo spazio che le si
apre davanti, ora si dispone secondo le figure del circolo e della ripetizione».

103 Sul valore teorico e la funzione della metafora in Dante, si veda almeno M. ARIANI, I “wetaphorismi”
di Dante, in La metafora in Dante, a cura di M. Ariani, Firenze, Olschki, 2009, pp. 1-57.

104 «Dante fa riecheggiare nel suo testo spunti biblici e liturgici, che non solo gli conferiscono ulteriore
nobilta, ma cominciano a mettere in atto quella prassi di lettura su piu livelli che si vuole insegnare al lettore.
L’innalzamento stilistico e la moltiplicazione dei significati che derivano da questo procedimento metaforico
sono coerenti rispetto al tentativo di dotare il Comvivio di una certa allure scritturales: TOMAZZOLI, Metafore e
lingnaggio fignrato cit., p. 145; a proposito del sistema metaforico e allegorico del Convivio, si veda piu in parti-
colare la sezione Ermenentica: pluralita dei sensi nelle opere dantesche e nell'esegesi medievale, pp. 125-211.

39



G. ARCARI, Sagietd, fame e sete di conoscenza tra “Convivio” e “Commedia” «Artes», IV, 2025

fonde: ¢ il caso della metafora della sete utilizzata nell'incipit di Purgatorio XXI e del sintagma con-
viviale «pan de li angeli» in Paradiso 11. Si assiste inoltre, nel poema, a una risemantizzazione di
metafore conviviali (emblematico il caso di Paradiso XXIV) in senso mistico, in cui il “cibo sapien-
ziale” presente nel trattato viene tramutato in banchetto spirituale, coincidente con la fruizione
della gloria celeste. In generale, tutti questi elementi permettono al poeta di costruire, all'interno
del “poema sacro”, una nuova gnoseologia, che si apre a una dimensione spirituale.

Nel momento in cui l'insistita ed esibita ripresa, piu o meno puntuale, di precisi sintagmi e
metafore diventa depositaria di una variazione ideologica di tale portata, connessa alla concezione
di beatitudine umana e di conseguenza alle finalita ultime dell’opera, risulta problematico liquidare
in modo definitivo e incontrovertibile la memoria del complesso e impegnativo progetto del Cozn-
vivio, che occupo 'autore per diversi anni. Come ricorda Tavoni,

¢ un ben noto abito mentale di Dante il ricostruire continuamente la propria autobiografia intellettuale at-
traverso allusioni testuali a momenti precedenti della sua opera, sia che il pubblico sia messo in grado di
coglierli sia che non lo sia — salva restando la possibilita, per noi insondabile, che I'allusione potesse o magari
dovesse essere colta nel circolo ristrettissimo ma forse decisivo, nella contingenza, di chi stava intorno al
poeta.105

La semantica legata alla sazieta, alla fame e alla sete di conoscenza potrebbe essere, in questo senso,
un indizio di questo percorso di revisione autoriale interna che qui si ¢ cercato di ripercorrere.

105 M. TAVONI, Guido da Montefeltro dal “Convivio” all’“Inferno”, «Nuova rivista di letteratura italiana»,
X111, 2010, pp. 167-198: 170.

40



